
“Ayahuasca: Mito, Ritos, 
Símbolos, Usos. 

Charlas con Zadir Milla y 
Olinda Silvano”

Editores Martín D Cernadas & Liliana Hernández Coronado.
Tepatiki Editorial

    Extracto reducido para descarga gratuita



Cernadas, Martin D.
   Ayahuasca: mito, ritos, símbolos, usos: charlas con Zadir Milla y Olinda Silvano 
/ Martin D. Cernadas; editado por Martin D. Cernadas; fotografías de Liliana 
Hernandez Coronado. - 1a ed. - Capilla del Monte: Martín Darío Cernadas Toba; 
Córdoba: Liliana Hernandez Coronado, 2023.
   Libro digital, PDF/A

   Archivo Digital: descarga y online
   ISBN 978-631-00-1926-0

   1. Medicina Tradicional. 2. Plantas Medicinales. 3. Etnopsicología. I. Hernandez 
Coronado, Liliana, fot. II. Título.
   CDD 394.14
 

(@)Todos los derechos reservados

Tepatiki Ediciones
Cerro Aconcagua 2270, Capilla del Monte, Córdoba Argentina
www.tepatiki.com.ar

Impreso por Cooperativa Esquina Libertad
cooperativaesquinalibertad@gmail.com 
https://esquinalibertad.coop.ar
Ig: @copeesquinalibertad



3

PRIMERA PARTE

INTRODUCCIÓN A LAS CHARLAS CON ZADIR MILLA

Estas son charlas con Zadir Milla Euribe. Él trabaja en 
torno al tema de la cultura milenaria andina. Sea que fuere 
arte, arqueo-astronomía, semiótica o cosmovisión, entre 
otros campos de acción, el objetivo es reconocer los valores 
milenarios y su vigencia, que incluyen a lo amazónico dentro 
de lo andino. 

Estudió Artes Plásticas y Escultura (1977-1984), Ciencias 
Sociales y Filosofía (1980-1984), Arquitectura (1984-1985) 
y Tecnología Educativa del Diseño (1995-1996). 

Es investigador semiótico especializado en Semiótica del 
Arte y Diseño Milenario Andino, continuando con la labor 
de investigación de su padre el Arq. Carlos Milla Villena. 
Autor y editor de los libros “Introducción a la Semiótica 
del Diseño Andino Precolombino” (1990), con una visión 
de pluriculturalidad. Del “El Código de Wira Qocha” (2001 
y 2018), “El Código Milenario de Machu Picchu” (2014), 
el “Cuaderno de Toqapus” (2017) y “El Código Secreto de 
Machu Picchu” (2018). 

Artista visual y diseñador. Desarrolló proyectos de escultura, 
murales, arte digital, fotografía, música, diseño andino, 
diseño gráfico multimedia, y diseño editorial como también 
artesanal.  



4

Diseño, Semiótica, Teoría del Diseño, Fundamentos 
Visuales y Asesoría de Tesis, de Dibujo Científico y Semiótica 
del Diseño Publicitaria y Arquitectónica (1993-1995) y de 
Investigación Artística.

Exdirector, productor y tallerista de programas culturales 
diversos, como del Centro Cultural Andino Tunupa del 
Cusco, del Taller de Arte y Diseño Andino CAPAC, de la 
Asociación Cultural Amaru Wayra, y actualmente dirige la 
Escuela Intercultural Andina KONTITI. 

Expositor de conferencias, seminarios, talleres en 
diversos congresos y eventos de cultura.  Consultor para la 
capacitación en Diseño Andino para la Dirección General de 
Artesanías del Ministerio de Industria y Turismo del Perú.

Miembro de la Asociación Amaru Wayra (desde 2001), del 
Jurado Gran Maestro de la Artesanía Peruana (2008, 2009, 
2010 y 2011) del Ministerio de Industria y Turismo, y del 
Grupo de Ciencia Andina de la Universidad del Pacífico 
(desde el año 2003-2019). 

Reconocido como persona ilustre por su labor como 
investigador y promotor cultural, por las ciudades de Salta 
(Argentina 2006), Ríobamba (Ecuador 2015) y Boston (USA 
2018).

En lo que respecta al camino de la Ayahuasca, desde el 2001 
se inició con el maestro Alonso del Rio, y con Irin Suyo, de 
la etnia Shipibo.



5

1. LO SAGRADO, EL MITO, EL ALMA Y EL 
SACRIFICIO

-Zadir, te quiero preguntar por lo sagrado. ¿Qué es lo 
sagrado? 

-Lo sagrado es el respeto a la vida, porque la esencia de la 
existencia es el agradecimiento a ella. Se constituye en lo 
sagrado, co-existe con la sacralización cuando alguien la 
sacraliza con su identidad propia, desde su tradición. Es un 
acto de agradecimiento, que conlleva una ofrenda.

En ese sentido la ofrenda es un manejo de energía. Es 
diferente ofrendar que pedir. Se dan ambos casos. Se tiene 
que manejar ambas situaciones. 

-¿Como se considera lo Ritual en lo Sagrado?

-También es ritual, pero no solamente lo ritual es sagrado. 
Es comportamental. Es tu actitud natural o elaborada, que 
se asume como identidad. 

Lo sagrado es lo que te lleva hacia los valores. Por ejemplo, 
a considerar las plantas. Van de la mano mito y rito, como 
es el caso del rito de Ayahuasca y Chacruna.

-¿Que sería el mito en tus palabras? 

-El mito es una explicación de lo que sucede. Son diversos 
según cada etnia, por diferentes experiencias culturales. Se 
establece un vínculo espiritual, tu dialogas, y ella, la planta, 



6

actúa. Ese es el vínculo que se establece. 

La experiencia te la dan las plantas. Por ejemplo, la Serpiente, 
que es un símbolo, por la liana Ayahuasca, representa la 
Fuerza, y la Luz, es otro símbolo por la Chacruna. Fuerza y 
Luz. 

Son los mismos saberes ancestrales del significado de 
Wiracocha: fuerza y luz. 

Es un yanantin, un trabajo de a dos. Permite tener visiones 
geométricas primero y luego las visiones de fuerza. También 
el maestro influye en su elección de las plantas, si son 
jóvenes o no, mas los cantos durante la cocción, son parte 
de la magia energética, el Icaro, el canto es parte. 

La visión no es un adorno. Es parte esencial. Van cantando 
sus visiones, ya que la visión es para visionar. Y van de la 
mano del canto. La vibración de la palabra sana, le da fuerza, 
el corazón le da fuerza. 

Otros elementos también hay, como el perfume. El tabaco. 
Este último es un curandero, que trabaja con la intención de 
la sanación. Se le reza, se le sopla. Además de la dieta, pueda 
haber una purga. Por ejemplo, tomar 1 balde de líquido de 
tabaco.

-Al ingerir la planta, durante el sacrificio de las plantas que 
se hace en la ceremonia, ¿su espíritu pasa a la persona?

-Todo depende de cómo concibamos el fenómeno. 
Ritualmente, la Abuela (Ayahuasca) es un espíritu que te 



7

dice y te enseña. Este vínculo pasa a través del maestro, 
y otros parámetros incluyen la fecha, el lugar, la persona 
misma. Todo se configura, aporta al vinculo espiritual.  

Puede verse como un proceso neuronal también. Las 
neuronas se retraen por efecto del DMT (dimetiltriptamina), 
con una interpretación de las cosas que suceden. Se pueden 
hacer puentes. Por ejemplo, un puente es que el maestro 
indique que primero se debe pasar por el Infierno, lo que le 
llamo desahuevar a la persona, para que se deje de huevadas. 
Son procesos que tienen que ser conducidos. El maestro 
debe tener algo de psicólogo.

Yo tengo dos líneas en mi legado. Una es la línea mestiza, un 
trabajo de investigación, para ser un individuo, realizarse 
como individuo. Te desbloquea. Y es importante saber de 
medicina. Que no son personas, es bioenergética. Hay que 
saber que está pasando.  

Mi segunda línea, es la shipibo. Esta última línea es 
experimental, intuitiva. Son cinco años de preparación, 
formándose en un grupo de trabajo, y experimentar como 
es. Los maestros muestran, no enseñan indicando. 

-Las personas, los seres humanos, ¿tienen alma, tienen 
espíritu, no lo tienen? ¿Cómo lo explicarías?

-Son visiones diferentes. Si tienes alma, trasciendes y tienes 
vidas anteriores, con vivencias. Es el mundo mágico, mítico.

El espíritu en cambio es solo energía, es maleable, está bajo 
las leyes de la bioenergética. El tema de la bioenergética 



9

momento del espacio-tiempo de la ceremonia que se abre, y 
se tiene cuando se tiene que abrir. Es el ser mágico o Alter 
Ego.

-Pregunto por los mitos porque tenemos por caso 2 mitos 
de origen diferentes para los Shipibo. Leo el primero : “La 
leyenda cuenta que los Shipibo-Konibo emergieron en 
Cumancaya, un sitio arqueológico en el alto Ucayali, para 
repoblar el mundo por cuarta vez, por eso Cumancayacocha 
es considerada como el origen de la generación actual de los 
pueblos Shipibo-Konibo, también es el centro del universo y 
es el sitio donde está el árbol cósmico; dice la tradición que 
en la cocha (laguna) de Cumancaya existe mucha cerámica 
rota, ellos no la tocan, porque dicen trae mala suerte… .Dice 
la tradición, que en el pueblo de Cumancaya crecía un árbol 
encantado, las hojas de este árbol se movían sin viento, y 
que con el intenso sol sus frutos  reventaron  y  las  semillas  
cayeron  al  agua  de  la  cocha donde las gamitanas (un pez 
amazónico muy común) se las comieron y en poco tiempo 
los peces comenzaron a volar como aves, la gente quedo 
admirada,  decían  que  seguramente  Dios  les  ha  dado  esa 
medicina para volar; entonces tomaron las hojas de  aquel  
árbol,  exprimieron  su  jugo  para  rociarlo  por todo el 
lindero del pueblo, vamos a volar dijeron,  luego  la  gente  se  
adormeció.  Al día siguiente  el pueblo amaneció inclinado 
para empezar a volar y  poco  a  poco  el  pueblo  ascendió  
en  el  aire,  pero  se  dice  que  no  se  llegó  al  mundo-
cielo  y  cayeron  estrepitosamente  y  todo  la  cerámica  se  
rompió  en  pedazos, por eso es que en esta cocha existe 
mucha cerámica  rota,  por  ese  motivo  los  Shipibo-Conibo  
no lo tocan porque está encantada”



10

En el segundo caso del mito, se nombra a las Pléyades. 
Leo: “Aseguran que Dios había creado al Sol y a la Luna 
como dos divinidades que no deberían juntarse jamás, pero 
desobedecieron a los consejos. A consecuencia de estos 
amores siderales la luna se vio embarazada. Una noche de 
tormenta un rayo abrió el vientre de la luna y bajaron a la 
tierra siete niños de conformación humana.

El más pequeño de los hijos del Sol y de la Luna llegó al 
mundo con habilidades que no poseían sus otros hermanos. 
Para escaparse de las persecuciones en la Tierra, el 
hermano menor disparaba cantidades de flechas en el aire 
construyendo así una escalera por la que regresarían hasta el 
Infinito. Por esa escalera endeble, y convertidos en hormigas 
curiuinsis provistas de trocitos de hojas, los siete hermanos 
subieron en busca de sus padres portando el mensaje de la 
selva. 

Al llegar a un inmenso lago poblado de caimanes feroces, 
quisieron ganar la otra orilla utilizando los lomos de los 
lagartos como pasaderos. Una de las fieras troncho el muslo 
del hermano-guía y en la lucha siguiente todos llevaban el 
riesgo de ser devorados. El Sol se compadeció de sus hijos 
y les convirtió en la constelación, que los colonos conocen 
por el nombre de los siete cabritos (Las Pléyades) y que los 
Shipibo llaman Huishmabu. Una de las estrellas se llama 
Quishi Huma, sin pierna en recuerdo del hombre-guía.

…

El mito de Huishmabu forma parte del calendario de los 
Shipibo. Después de las privaciones del invierno cuando 



11

los crecientes son tan grandes que “los peces se pierden 
en el agua” y la lluvia cae día tras día. En verano, tiempo 
de abundancias los Shipibo organizan sus excursiones a 
las grandes cochas para pescar con arco y flecha la sabrosa 
palometa, o hacer campamentos en las playas inmensas 
del gran río para buscar huevos de taricaya, una tortuga. 
Así cada estrella cada constelación es conocida y tiene su 
nombre y su historia.

…

Para los Shipibo las estrellas pasan por el río-cielo en sus 
canoas. La estrella Nete Huishtin (Venus) sube y baja tres 
veces antes de subir definitivamente. 

Para ellos todo se relaciona con el conocido río. Creen que 
no estamos solos en el universo. Existen otros mundos 
poblados por ejemplo en la Vía Láctea, o Nahua Bay, el 
camino de otras gentes.”

2. LOS SÍMBOLOS, SIGNIFICADOS, 
VISIONES DEL AYAHUASCA

-¿Que símbolos propios podemos observar, que los haya 
ustedes visto en visiones, o en estado de conexión con la 
Ayahuasca, y que los hayan plasmado en su arte, tejidos, en 
sus vestimentas? ¿Qué significados les asignan, Zadir?



12

-Hay dos esferas. Una contiene animales sagrados, 
principalmente la serpiente. También participan el jaguar, el 
picaflor, el delfín, los astros, más el árbol y plantas sagradas.

En lo geométrico, el Maya Kene. Aquí encontramos el jaguar 
shipibo. La serpiente bicéfala, Raw, con características 
shipibo. También al espíritu de la ayahuasca, que es quien 
hizo el dibujo. Hay un discurso simbólico ayahuasquero, 
adecuado al propio universo, y todo eso responde a la 
problemática de cada uno.

Son los códigos universales de la ayahuasca, y pueden tener 
el mismo símbolo en diferentes posiciones, mitológicas o 
geométricas.

Si en la visión ves el Jaguar: tienes un trabajo personal para 
hacer. 

Si ves Ojos, esta  siendo evaluado por la Abuela (Ayahuasca). 
Si ves Insectos, suelen estar vinculados a enfermedades, por 
ejemplo, las hormigas. O cucarachas cuando la enfermedad 
está ya instalada. También la araña si la enfermedad está 
instalándose.

La medicina entrena a los Maestros a través de las visiones, 
tal que con el canto se conjuga un poder. Asi el chaman va 
viendo lo que hay que sanar. La Abuela da los símbolos del 
momento.

La luz viene de la oscuridad, por eso predomina el fondo 
oscuro. Pero en el Raw Kene no hay fondos texturados.
En el Raw Kene encontramos el nivel mas visual. El símbolo 



13

es sentimiento, se trabaja con la palabra. Estos códigos son 
propios de cada maestro. Cada uno de ellos tiene el suyo. 
Ejemplo, el sentimiento de culpa; y la palabra abre puertas. 
Pueden ser frases sagradas o mágicas. 

Sucede algo internamente. Cada neurona se activa ante 
conceptos nuevos, y neurológicamente se maneja a través de 
lo conceptual. Los símbolos conllevan valores, un conflicto 
de valores que generan enfermedades, u ordenan.
La cosmovisión, o filosofía entra allí conceptualmente. La 
sanación tiene varios niveles: a nivel de la palabra, de cómo 
estamos pensando. Yo lo trabajo desde la visión andina.  
Este modelo de la Abuela se contrapone al poder, al sistema. 
Hay que recuperar el Buen Vivir para estar sano.

No necesariamente la Ayahuasca, puede ser también el 
Piri-piri. Estas son visiones propias del lugar. En el arte 
shipibo actual, es andina (por ejemplo, el Jaguar Chavín) 
pero el diseño es local a cada pueblo o cuenca, entrando 
en competencia, con conceptos similares. La ayahuasca es 
amazónica, y en Chavín hay Wachuma, Wilca, Coca y otras. 
Otras sabidurías chamánicas ocultas.

Hay maneras diversas de manejar las plantas, y se está 
perdiendo las formas tradicionales. No se tiene la conexión 
plena si no se tiene la conexión con el tejido que los 
urbanos la tiene interculturalmente. Hay una deformación, 
se comercializa cuando se envía a Europa, y se quiere ser 
aprendiz o hacer turismo chamánico, y desean ser maestros. 
Yo no voy a juzgarlos, pero el protocolo implica una 
formación previa y son 5 años. Esto hace que trabajemos la 
planta en nuestro contexto, cuyo precio es el aprendizaje.



14

Cuando sube la medicina, se entra en alta tensión. Un estado 
vibratorio, de conciencia, es el Espíritu de la Planta que se 
invoca.

-Como hace un artista para plasmar esas visiones que pasan 
tan rápido?

-Hay dos factores. La visión como sensaciones visuales 
reinterpretadas, y luego viene la técnica.  Los artistas shipibos 
tienen sensibilidad cromática, todo es muy luminoso. 
También tienen manejo del espacio: usan fragmentación de 
escenas en un mismo espacio. Y tienen claro la identidad de 
sus raíces.

Podemos hablar de Ayahuasca nativa, luego de la mestiza, y 
dentro de esta última, para sanación o para recreación.

-Cada escuela o tradición andina es diferente (el Ruwal 
como construcción energética de conocimientos, y cada 
Ñusta con su misterio). ¿Podemos indicar que significan 
esos términos, y como trabaja cada escuela sus visiones?

-Existen 68 pisos ecológicos, y cada uno de esos pisos 
formaron parte del Tawantinsuyo. El móvil del desarrollo 
fue la diversidad agrícola, y de los tipos raciales. 

El proceso de asentamiento era estratégico, como enlaces 
agrícolas. En base al ejemplo de sus padres primero, 
pero después con identidad propia, los asentamientos 
evolucionaban. Una condición del desarrollo actitudinal 
desde pequeños era la formación disciplinaria, con 
competencia creativa. Dentro de las lenguas milenarias, 



15

cada pueblo desarrollaba sus propios sentidos, y eso da 
origen a una polisemia. Una unidad en la diversidad que se 
contrapone a la globalización hoy como tendencia. Es una 
defensa frente a la imposición. 

La Ayahuasca tiene un rol social, te vincula sola. Si hay un 
problema de adicción en la persona, en pocos meses ya dejara 
esa adicción, porque estará hablando con otras palabras, y 
reconectando neuronas. Eres tú y la Abuela. La Abuela te 
trabaja, y si no eres para esto, te saca. Si uno sana, es porque 
ama la vida. No es un médico orientado por el dinero. Como 
amas la vida, generas compuertas emo-químicas, y con esa 
condición viene si tienes ese sentimiento. Tu sentimiento se 
realiza, primero uno se sana a sí mismo.

	 Símbolos de la Ayahuasca  - uno por uno

-Tenemos símbolos de la Ayahuasca? (Inti, Killa, Jaguar, …) 
Sea que fueren las representaciones artísticas, que plasman 
las visiones, o vistos en las visiones mismas. 

-Tenemos. Están: 

-Vero Yushin, es el ojo que te ve, el ojo del ojo se aparece 
para evaluar, para qué está el candidato, su potencial. No 
es el único: también en la antigüedad era la conciencia de 
los 3 mundos, a nivel mítico. A nivel mágico es la Abuela 
mirándote. Está el poste central, y en ese la parte superior 
es la serpiente en lo alto.



16

- Ronin, o serpiente cósmica a nivel mítico. Dos serpientes 
que unen los mundos: Yacumama y Sachamama. Y en cada 
mundo tiene representantes. Por ejemplo, el Agua en el 
mundo de arriba es la Via Lactea. En este mundo de aquí, 
son los ríos.  Las Plantas, en el mundo de arriba es el Arco 
Iris, en el mundo de aquí son las semillas.  

Y además cada mundo tiene sus pequeños mundos, la 
energía que integra todo.  

A nivel mágico, es la sanadora. En visiones (tanto del micro 
mundo como del macro mundo) a través del tabaco, del canto, 
de las manos, ya que une y teje. La boa esta vinculada al rio, 
es la Serpiente Mayor, poderosa. Es invocada mágicamente.

- Rabe Kené: tiene que ver el concepto de Yanantin, la 
dualidad de la vida, en esta visión naturalista. Es el arquetipo 



17

de lo masculino y lo femenino, como objeto de valor. Por 
ejemplo, la Ayahuasca tiene a la Chacruna, luego la Wilca 
con el calcio de los caracolitos, luego el San Pedro con el 
tabaco o coca. Son duplas dinámicas. Positivo y negativo, 
sino no habrá movimiento. 

A nivel mágico. Dado que todo el espíritu de la ayahuasca 
se basa en el equilibrio Luz y Fuerza, que es la misma 
experiencia de Wiracocha. La Luz es la Chacruna, la Fuerza 
es la Ayahuasca.  En distintos momentos se invocan estos 
componentes según e restablecimiento del equilibrio que se 
necesite.

- Joni. Ser humano o rostro de jaguar. Es un ser mediador 
en este contexto de medicina. Esta el maestro-aprendiz, y 
luego está el paciente. Esta la sesión para dar o para recibir. 
Cuando ya estas sano o maduro, tu proteges. Y son esos 2 
estados, armonía y desarmonía, que aplican a 2 hombres 
distintos. Consciente e inconsciente.  

Puede venir en formar visuales o sino sensibles, 
perceptivamente allí esta. Si estas en el trabajo correcto, 
se podrá saber o sentir lo que esta sucediendo en toda la 
persona. 



18

- Vuimana, o espejo. La Abuela usa este mecanismo del 
espejo, tu eres el otro, y en este caso es frente a ti. Es parte 
del proceso mágico y de abrir el campo neuronal, que 
se protege por temas de ego. Para abrirte, te muestra a ti 
mismo, los que están frente a frente son lo mismo. Cuando 
hablamos de ampliar consciencia, es darte cuenta de que es 
mas allá de tu nariz, y es tan importante como la tuya. Es un 
regalo para el camino.

- Mapo, o cabeza. A nivel mítico, es el representante de tu 
yo, tu consciencia. Wiracocha corta la cabeza, y es un acto de 
degollamiento, porque cuando la consciencia se expande, ya 
no hay cabeza. Esta representada en la forma cuadrada, de 
los universos, de la cual, la Chacana es una enseñanza. En 
el arte chavín, las hay de diferentes tamaños y tiene que ver 
son eso. ¿Amas tu vida o a toda la vida?  

A nivel mágico, es el rostro como expresión de la cabeza. Los 
que están enfermos se convierten en momias, o cerdos, y asi 
va mostrando los lados de las personas. Todo esto sucede en 
penumbras, en la oscuridad, no hay percepción visual, todo 
esta en la consciencia. Y asi se pueden ver los rostros.



19

- Curus, o cruz.  Es antiguo, es la representación de Wiracocha, 
no es la cruz cristiana y son 3 los mundos con la dualidad en 
sus brazos, con las 4 direcciones. Está ligado a Pacha, ligado 
al Universo. Los arquetipos de los 4 Abuelos (Sol, Luna, 
Tierra y Aguas) que están en el altar de Coricancha. 

No hay elementos, son espíritus esenciales, complementarios: 
Mamacocha y Yacumama, que vienen con sus múltiples 
manifestaciones.  

A nivel mágico, según las experiencias: asociado a lo más 
sagrado, porque es el Orden de Todo. “Son espíritus que 
vienen a ordenar, a curar con su orden” decía un maestro 
shipibo.

Este orden de cuatro es diferente al orden mandálico, 
oriental. Es un orden polisémico, cuántico, polivalente. Es 



20

un arquetipo cósmico universal.  

- Inin, o rostro de jaguar.  Es un jaguar mirando hacia arriba 
con sus comisuras. No se copia, se reinterpreta en más o 
menos líneas, y es arquetípico.

3. USOS DEL AYAHUASCA.  RITUALES. 
MESAS. 

- ¿Qué usos tiene la Ayahuasca sin Chacruna, o la Ayahuasca 
con la Chacruna?  

- La ayahuasca sin chacruna, es para purga. Pero ambas se 
necesitan mutuamente, y bien cocinada, bien preparada, 
es para purga y da visión. Hay diferentes proporciones, y 
cada maestro maneja su cosecha de ayahuasca. Depende del 
modo de quien haga la medicina. 
Normalmente se piensa en general que es para gente que 
quiere sanarse.  

•	 Para la salud física. El tratamiento cambia de maestro 
a maestro, y hay canto, hay succión, hay diferentes 
terapias, ligadas a lo físico.  

•	 Luego esta lo emocional. Es gente con penas, con 
traumas. Lo que hace es desbloquear emociones.  

•	 Para la búsqueda espiritual. Una búsqueda para atender 
y desarrollar su trabajo personal, para su Buen Vivir.  



21

•	 Para lo que es el aprendiz, es el orden sacerdotal, una 
practica espiritual. Deben ser murallas, deben tener 
un comportamiento consecuente, portarse bien con 
todos sus vínculos porque se transmite la energía que 
eres. Y todos deben protegerla. Parte del aprendizaje es 
corregirse, alinearse en pensamiento, palabra y acción. 
La curación es alinearse en gran medida, ya que la 
medicina trabaja con el amor, y la gente se forma en 
círculos colectivos y personales. Se enseña la sanación al 
principio de este sacerdocio, y hay técnicas con plantas, 
se enseña el dialogo. Es una Planta Maestra. 

•	 Para lo que es el Arte, a través de visiones visuales, y 
de las sensibles (como el canto). Ambas artes trabajan 
con cantos y visiones. Cada maestro tiene sus cantos y 
herramientas de sonido, palabra, perfumes y demás. 
El Arte Chamánico es una muralla, y es para quien ya 
está alineado. Y tiene su parafernalia, tiene su maite, 
su engorro, su pechera, sus prendas mágicas. Por caso, 
la corona esta conectada con lo superior. El pectoral 
es para defensa, y hay otros escudos. También se tiene 
aliado, como el agua florida o el tabaco en pipa. 

Tenemos el uso en mesas. Y tenemos la mesa shipiba. Es 
mínima, tienes tu botella de agua florida y el tabaco. La 
maestra lleva los collares, ellos son la mesa. La copa, que 
no es de ofrendas, es solo para servir. No es un espacio de 
trabajo en si mismo, esta es diferente, es una mesa táctica, 
no hay uso visual. Ahora, en lo mestizo, ya se enriquece y 
se encuentran también pipas lakotas, cuencos tibetanos, 
etc., de todas partes, ya que cada maestro es diverso. Y el 



22

maestro es solo un mediador que invoca. 

El maestro tiene que manejar todo el elemento, porque 
se abre             una dimensión desde el canto y la forma 
de ser. Tu te comprometes a desarrollar tu energía.  

También hay una socialización que es cultural. Ya no 
se que suceda con esa gente que hace ayahuasca en 
Europa, son otros paradigmas. Si se que la gente va a 
empezar a empoderarse, pero desde Europa. Lo que 
he observado que la planta es transcultural, tanto en el 
campo shipibo amazónico como en otros paradigmas, 
y la planta va adaptándose a diversos grupos sociales. 

Creo que deberían compartirse los valores y experiencias 
de diferentes itinerarios, donde se desarrollen estas 
expresiones. Creo que la Abuela sabrá llegar y guiar a 
esas personas, porque hay como una red de la Abuela, 
por asi decirlo, y acceder a esa información. 

- Qué función o sentido tiene el Hombre en esto que la 
planta enseña?  

- El rol del maestro es fundamental en la ceremonia, lo mismo 
que el aprendiz, para cumplir lo que esta diciendo. Existe 
una contraparte, y es el Humano. La magia de la Abuela es 
limpiarte y darte fuerza, pero el trabajo es personal. Es una 
experiencia de linaje para aprender los protocolos. 
 
- Cual es la visión del futuro de los shipibo y mestizos, que 
ven con la Ayahuasca más Chacruna?  

- La visión del futuro de la Ayahuasca, en este mundo 



23

occidental, es para enseñar a sanar. Es un recurso cósmico-
astral y genético, para buscar amar la sociedad. Es por 
necesidad, cuando la vida no tiene sentido, cuando está 
bloqueada, cuando no se quieren pastillas ni psicólogos. 
Enseña a sanar de muy diversas maneras, ya que se puede 
hacer medicina con todo, para aprender a sanar el entorno, 
y conectar con la energía de sanación. Es resiliente, 
generadora de consciencia. Se hace con mucho cuidado la 
transmisión de saberes, y es maravilloso ver el antes y el 
después. 

- Lo Inmenso, lo Invisible, ¿cómo lo llaman? ¿Tienen un 
nombre? 

- Yo no lo conozco en lo shipibo. En la visión andina es 
Pacha, el Orden Cósmico. En esta visión, el principal valor 
es la armonía. El trabajo se expresa en eso. 

Pacha es material, pero también la consciencia de los 3 
mundos, y su dinámica dentro de si como Pachamama, 
Pahakuti. Se auto sustenta en el orden cósmico, no hay un 
creador. Es una visión inmanente, no trascendental. En el 
Pachacamac, cada ser es un destello de luz del universo.  

Es un metadiscurso de la cosmovisión, cuya visión es 
cosmocéntrica, incluyente, por oposición a antropocéntrica, 
excluyente, a través del poder. Son visiones desde la 
geografía, de la historia. Aquí la visión es diversidad, y 
encontramos apus, estrellas, cerros, ríos. Un gran discurso, 
y un metadiscurso. Esta dimensión existe en si misma 
porque todos la sienten en su participación. 
 



24

- De dónde vienen el Hombre en las visiones de Ayahuasca? 

- El origen del hombre terrestre desde la misión que nos 
toca cumplir, y también es cósmico. Ambas son un yanantin, 
es bicéfalo: el hombre se representa con 2 cabezas: Cosmos 
y Tierra, doble pertenencia, e integrados por el corazón. 
Y se necesitan ambas dimensiones. Ambos orígenes son 
necesarios.  
- En otras enseñanzas de otros pueblos andinos, como los 
Kallawaya, lo cósmico en el sentido de la trascendencia, es 
que el hombre proviene de las Pléyades. 

- Si es cierto, las Pléyades están vinculadas, pero es otro 
capítulo en si mismo. Jajajaja.  

- Quedara para otro libro entonces.

4. EL TIEMPO: CALENDARIO, FIESTAS, 
CEREMONIAS. 

 
Cada fiesta del calendario ceremonial es una ocasión para 
festejar la particularidad de la energía sagrada. ¿Hay 
ceremonias de Ayahuasca durante el calendario andino, en 
base a la Chakana?  

- Con las fases de la Luna tenemos una función. Cada 
fase tiene un momento. En Luna nueva es un momento, 
justamente, para hacer cambios. Si es antes, es para 
terminar, y si es después es para empezar. Igual con la Luna 



25

creciente y llena. 

Con Luna llena es mas para exaltar. La Luna influencia pero 
no en forma pareja a todos, cada cual con su aspecto Lunar. 
Yo prefiero trabajar entre Luna Llena y Nueva. La medicina 
no sube a tope sino, en estos dos casos.  

Si hay una relación a ese nivel. Como todo, la Medicina van 
a tener con los rituales solares. Cada solsticio y equinoccios.  
La planta se usa según el plano con el que uno quiera 
conectarse. Ayahuasca es para el plano interno. Si se hace 
en 21 de junio, es para el comienzo de nuevos proyectos, 
en un correlato. Si se respeta ese ritmo, para el Equinoccio 
de primavera, deberías estar empezando la siempre. Y se 
supone que para el Solsticio de verano, deberías estar indicios 
de floración. Y luego en Marzo siguiente, cosechando. Si 
correspondiera a esos ciclos. 
El año solar manda sobre los seres, sobre la agricultura y esta 
bueno ir a ese ritmo. Por ejemplo, ahora mismo a mediados 
del mes de Julio, estamos en el momento de selección de 
semillas: cuales sembraremos, y para el 1 de Agosto, para la 
Fiesta de la Pachamama, se tejen en esa forma. 

El Solar marca el gran ritmo, y el lunar los pasos en las 
estaciones. 

Todas las fiestas pueden ser trabajadas fuera del calendario 
también, al margen del calendario. Las ceremonias internas. 

Las circunstancias personales de enfermedades, por 
ejemplo. En principio se trabaja con energía externa e 
interna. La externa es el calendario. Y la interna debería ir a 



26

ese ritmo, tal que si no va, la Ayahuasca propicia el cambio. 
Si este tiempo interno esta en conflicto, tiene que ver con 
momentos de cambio, y es adecuado observar la Luna. Por 
que? Porque es mejor ir en Luna menguante para terminar, 
pero si es para empezar será en creciente. Lo mas inmediato 
ajustarlo a la fase de la Luna. 

Podrías trabajar con los planetas, ja, pero es probable que la 
cantidad de años en los ciclos planetarios, y dependerá de si 
uno maneja la astrología o astronomía. No nos salimos de la 
gran red del movimiento cósmico.  

Por mas que nos creamos independientes, estamos metidos 
en un tejido cíclico, con los ciclos de los planetas, familiares, 
personales. No es un solo tiempo. Tiene que ver mucho con 
la sensibilidad personal, y esto es un factor, porque muchas 
veces el trabajo en el plano mágico-mitico tiene su propio 
tiempo. La dimensión que uno puede abrir en la frecuencia 
de la medicina, son otros tiempos.

Por que? Estando en el astral , puedes moverte en varias 
direcciones, y puede hacer cambios en esos tiempos, que 
son otros tiempos, y es importante que no estamos siempre 
en el tiempo material, sino en el mágico/mítico, y puedes 
saltar en esos tiempos. Es importante entender esos, que las 
dimensiones son tiempos. 

El tiempo es la cuarta dimensión del espacio. Todo tiempo 
es cíclico, el tiempo es energía y esta ultima tiene polos. 
Va con esos dos polos, en movimiento. Esta el concepto de 
Pachacuti de tiempo, que es cíclico, y tiene un orden, con 
cuatro colore, cuatro etapas. El presente es un momento 



27

de una gran onda. Podemos cambiar direcciones pero no 
cambiar la ciclicidad del proceso. 
 
Tiempo físico lineal. Tiempo relativo. Tiempo cuántico. 
El presente es la partícula y el tiempo es la onda. La base 
conceptual del salto cuántico, es sacarte de un tiempo, y 
pasarte a otro. La base conceptual es el universo de bloques, 
o bloques de tiempo. Si algo hace la medicina trabajada, es 
darte esa dimensión de esas opciones.  

Ejemplo, en caso de violación : Podes elegir siendo victima. 
Pero si tu quieres, puedes dejar de sentirte victima. Y eso 
es cambiar la frecuencia, para abrir dimensiones. Las 
frecuencias son dimensiones. Y esas posibilidades es 
importante abrirlas. Las decisiones se toman maduramente.  
Tiene que ver con la consciencia y el tiempo de esa conciencia.

5. EN LA MÚSICA Y LA DANZA: SÍMBOLOS 
SAGRADOS PRESENTES 

¿Los símbolos sagrados de las visiones del Ayahuasca 
están presentes en el uso diario? Imágenes para mostrar e 
indicarlos  
 Esto es cultural. Los shipibos tienen un tipo de canto, los 
mestizos tienen otro. Los indígenas tienen mas sensibilidad 
para lo musical, escuchando la Naturaleza, viene de otra 
base energética al convivir en ese entorno, mas su linaje. 
El manejo del canto es un manejo aprendido por todas esas 
generaciones previas, con su propia frecuencia de trabajo e 



28

Esas pueden ser las variables. Yo conozco varios maestros 
shipibos, y he escuchado sus cantos, no todos tienen la misma 
manifestación. Desde lo suavecito te llevan profundo, otros 
te cantan fuerte y te voltean la selva y a ti también. Hay de 
todo. Son linajes. El hijo canta parecido al padre, al abuelo, 
etc. 

6. REFLEXIONES  

 
De estas charlas con Zadir: Es complicado compartir el 
conocimiento. Las experiencias son siempre personales. 
Tan personales que en una curación, lo que se indica, no 
se puede repetir para otra. No podemos hacer una red de 
esta naturaleza, teniendo un montón de charlatanes que 
no han experimentado eso. La Ayahuasca o te hace un 
sanador o te hace un arrogante. Si no asumes tu rol, solo 
habrá un montón de arrogantes repitiendo cosas que no han 
vivido. No es bueno compartir información tan profunda, 
en cambio si conceptos, sin entrar en detalles ni formulas. 
Debe comunicarse a través de la tradición que es oral y debe 
protegerse en esos círculos. Si en cambio puede publicarse 
lo visionario, como visión. La línea es delgada entre visión 
y alucinación. La gente se puede rayar, cree que tiene la 
verdad y hacen cosas alucinadas. Mucha gente que se acerca 
no tiene un mínimo de trabajo interior. No saben si son 
emociones de ellos siquiera. Mas en reserva se mantengan 
estas cosas, es mejor. No hay verdades, son experiencias. 
De hecho, cada persona tiene su experiencia. Cada maestro 
cura y canta diferente, de su linaje y personal. El aprendizaje 



29

es con la Abuela.  Los maestros dan solo orientaciones, el 
vinculo que es establece es con la Abuela. O te vas con el 
lado de la Luz, o de la Oscuridad.

Es importante hacer énfasis en esto. No es un mundo para 
curiosidades, es un mundo de trabajo. La gente pregunta 
si tiene que prepararse, mas que la dieta es. Preguntese 
primero si han hecho el intento de cambiar, por si mismo. Es 
parte del proceso y la preparación. Muchas personas salen 
airosos y hacen cambios, si, pero siempre hay una merma, 
un grupo de gente que porque esta en un estado incipiente, 
va porque tiene miedo o ganas o expectativas pero no esta 
dispuesta a hacer el cambio que tiene que hacer.

Hay que hacer un trabajo personal. No es una pastilla, la 
Abuela sino un detonante.



35

SEGUNDA PARTE

ENTREVISTA A OLINDA RESHINJABE

Gracias por recibirme y por tu tiempo Olinda. Llegamos 
a ti gracias a Zadir Milla, que nos dio tu contacto para 
conocer tu arte y la representación de los símbolos shipibo 
en ella. Zadir nos habló de las imágenes kené a través de 
la ayahuasca. Sin embargo, escuche que tú, desde chica, ya 
tenías visiones, y que para que se aclararan esas visiones, te 
habían puesto unas gotitas en los ojos.  

 - ¿Eso quiere decir que tú no tomas ayahuasca para lograr 
las visiones, sino que ya naciste con ese don?

En las comunidades no existía el alcohol, o el yodo, no 
existía nada. Cuando uno nace se corta el ombligo y se 
amarra con hilo de algodón tejido hasta que el ombligo 
se seca.  Las abuelitas preparan un líquido con piri piri, 
antes de amarrar el ombligo, con la pitita echan el piri 
piri preparado.  Entonces el liquido penetra a través del 
ombligo y lo absorbe el cuerpo, como tú no comes azúcar, 
ni sal, entonces penetra. Es una primera curación, por eso 
la abuela decía que de bebitos hay que curar a los niños, 
porque no están dietando, solo toman leche materna, ósea 
hay alma y no caen en la tentación.  

Cuando somos grandes se nos cura a veces, pero nos 
antojamos de comer chancho o nos antojamos de comer 



36

otra cosa grasa, entonces a veces caemos en la tentación y 
cortamos la dieta, o a veces nos dicen que no comamos en 
todo el día o hasta las 4 de la tarde o hasta las 5 entonces y 
estás ahí triste y queriendo comer, a veces renegando porque 
la abuelita te forzó o porque la abuelita te está castigando. 
En cambio, cuando se es bebe no se siente, el bebe solo 
mama su tetita y duerme, entonces ya esa dieta está bien 
efectiva y no te revelas. 

Por eso que también nuestro conocimiento cuesta, por 
el tiempo que tú das y el tiempo que tú no te alimentas. 
Entonces en la tarde recién te dicen ya ven a comer, ven a 
tomar; te darán agüita, pero comida no te dan.  En todo el 
día no se come, duele la barriga porque nos hacen dietar así. 

Cuando nos daban Sananga nos hacían dietar un mes entero, 
nos hacían comer solamente plátano asado sin azúcar, sin 
dulce y el pescadito bien asadito, bien sequito, nada de 
caldito, nada, puro sequito. Eso es tu comida, entonces tú 
adelgazas y no ves a nadie, solamente te dedicas a hacer 
tu trabajo.  Esa es una dieta de un mes, cuando termina, 
pasando dos días recién puedes comer otra cosa, recién 
puedes comer tu caldo de pescado o de gallina. 

Entonces después vienen dos meses. Después vienen tres 
meses. ¿Entonces durante ese tiempo cómo va tu vida? Y 
hasta seis meses, hasta un año así llegan a durar las dietas.
Entonces el cuerpo absorbe, ya no eres cualquiera mujer, ya 
tienes muchas visiones en tus sueños o aparecen cuando tú 
estás pintando, cuando estás haciendo, aparecen. 

Hay mujeres que nunca han hecho esto, en su mente está 



37

otra cosa, nomás piensan en jugar, no más piensan en 
bailar, no más piensan en otra cosa.  Pero mujeres que he 
curado o las mamás que le dicen hija vamos a hacer esto 
ahora nos toca a tejer, cosechar algodón, sacar la semilla, 
después paliar con el palo para que se estire el algodón para 
que salga bonito el hilo, o sea, todo ese proceso. 

Pero conforme va avanzando el tiempo, el mundo también, 
ya no hay eso ahora, antes tú no tenías ropa si no lo tejías 
tenías que tejer uno mismo tenías que sembrar el algodón.
Recién entonces como esa idea, tú no tenías que tener 
pereza, o sea, tú no tenías que relajarte porque ibas a tener 
ropa, ese era una esperanza. 

La abuela tendía desde lejos, el telar de cintura diciendo 
que este tramo es de tal fulano, de acá va a ser tan fulano, y 
como esa gana de tener ropa y pegarla y hacerla tu manito, 
con el palo con la madera de capirona que decimos, no tipo 
de eucalipto, eso se quema y su ceniza es bien blanquito, 
como eso no es química que va a traer un polvo y que te va a 
hacer, sino con eso arreglaban en el hilo, con esa ceniza, no 
con otra madera. 

Entonces así sucesivamente así crecemos. 

Ah!, mi abuelita cuantas veces me ha curado también me 
puso una corona invisible, cuando yo tenía tres meses 
mi abuelito, así como que yo tengo, corona allá así,  pero 
invisible que nadie lo vea solamente los chamanes o los que 
toma ayahuasca, ellos nomás te ven o que tienes eso.
Pero era muy fuerte, me dolía la cabeza y la abueita seguía 
curándome como una computadora se llena de memoria, 



38

no?, entonces explota.

Entonces así eran 13 años. Me llevan lo de mi tío abuelo y me 
cura y me saca, me chupan, hacen el mapacho, pero hacen 
gárgara como acá, no? Entonces te chupan, me chuparon 
acá en mi corona y me dijo, te voy a sacar porque está bien 
cargado demasiado, te voy a sacar pero no te voy a sacar 
todo porque yo sé que tú eres mujer, tú vas a necesitar más, 
vas a ser grande.
Hoy entonces de esa manera me sacaron, ya no podía 
acercarme a la candela, porque en la chacra tú sabes que no 
hay cocina, solamente leñas grandes grandes y, este, hierbas 
de candelas y me sentía partida en mi cabeza que no podía 
acercarse mucho, no, pero así pasó.

La dieta la hacían acompañar con plantas, entonces hay 
una planta que se llama mucura, es muy bueno, nos hacía 
pasar por la nariz ni solamente por la boca, sino por la nariz, 
porque era amargo no se mete por la boca sino por la nariz, 
trabas acá y del otro  lado también, es bien verde verde, que 
te mete uh, después arrojas y arrojas, no? 

Y también este la planta que te hacen bañar es plantas de. Ay, 
no me acuerdo, pero bien, oloroso. Entonces bien, oloroso 
como perfume entonces eso dice que hace visitarte en la 
noche, los este, gente escondido, sus duende se acerca, no? 
Y te da mucha bendiciones, protecciones, o sea, las abuelas 
sabían todo clases de plantas, para qué sirve esto.  Este es 
para varón para cazar y este es mujer, no? 

Así es que a mí me curaron con todo de varón y de mujer, 
por eso se mil oficio, me gusta hacer yo mismo en mi casa. 



39

Me gusta pescar, me gusta hacer mi chacra, a mí me curaron 
de todo para tener fuerza, entonces de esa manera yo crecí 
así, pero uno también sufre por el ojo que me echaban el 
hipokene, es una planta chapita con diseños como hoja 
larga, como orejón eso y nos echaba en el ojo y en el ojo era 
como te echarán candela,  duele, arde, quema  ambos lados, 
tiene que estar ahí hasta que votas lagañas un montón, ósea 
te hace limpieza, te hace mirar, penetra en tu cerebro, los 
que tiene acá, nosotros tenemos alguito acá, y entonces  
todo eso no?.

-¿Las plantas y las dietas te formaron?

Si, te vuelves una mujer, este, con lleno de talento, con lleno 
de conocimiento, porque a otros yo lo conozco no sabe, pero 
ahora yo les enseñé algunos también. 

Bueno, algunos también saben y algunos también no saben, 
como dice, cualquier niña rebelde, no aprende nada y 
cuando sea grande recién, pues cuando ya pasan a necesidad 
recién dicen porque no aprendí y entonces venía a mi casa, 
enséñame, Olinda, yo fui rebelde, yo decía que yo voy a ser 
profesional no pude terminar mi universidad porque tuve 
marido o porque tuve tropiezo o tuve hijo sin padre. Ahora 
estoy sufriendo, enséñame, entonces yo nunca fui egoísta, 
siempre la enseñé siempre le indiqué, no?, entonces para mí 
fue un honor a hacer esto, y por eso que nosotros crecemos 
mujeres en el arte. 

Ahora tengo 12 mujeres muralistas, y quieren entrar más 
todavía, pero ya no se puede también, sino ya no ganas o 
ganas muy poquito. Entonces hay mujeres bordadoras, 



40

hay mujeres tejedoras de mostacilla y mujeres muralistas, 
mujeres cantores, o sea eso no? 

-¿Y el canto?

El canto también es el que la abuela te enseña, pues tú la vas 
escuchando y también por visión de ayahuasca, el mismo 
espíritu canta, y como tú ya sabes, vas cantando cuando 
están las visiones y cuando despiertas ya no sabes que has 
cantado.

-¿ Y en este canto tú creas?

 Ahora bueno, yo no tomo mucha ayahuasca. Sí me tomo 
ayahuasca, solamente para hacer mi limpieza de mi cuerpo, 
para verme como estoy, pero yo no soy curandera, no puedo 
decir, oye curo a la gente, no salvo a la gente, no? Yo no hago 
tomar a las dietas, no, porque planta sagrada de ayahuasca, 
es muy delicado,  tiene que saber en vez de ayudarle después 
matar, o puedes morir, entonces no hay que mentir, porque 
la mentira trae consecuencias, no, entonces uno tiene que 
estar segura.
 
Bueno, yo canto, no?, yo canto porque pensando a mi abuela 
o si no me concentro con el kene, ahí sale el canto (fonética 
de la canción):

Nokun ke nevishivi maya maya mayki nokon ku shishi 
navo nokuun nashinavo tsinqui tsinqui vaiki…

-¿Y así vas pintando en el canto?
 



41

Sí, así va cantando y así va sacando entonces más contento 
te quedas, y más penetras tu trabajo.

-Leí que ningún trabajo se puede repetir, que todo es único.

No, es una sola pieza, por ejemplo, mira acá (muestra un 
trabajo suyo) no hay repeticiones, una sola pieza, porque la 
memoria viene un ratito, si lo escribiste un papel ahí queda, 
yo tengo mi cuaderno de kene que yo vengo haciendo, como 
cuando me piden lo mando eso no?. Entonces, cuando me 
quieren ayudar alguien, de acá copean (de un cuaderno), 
pero cuando no yo solita me voy sacando, a veces los clientes 
dicen esto me gusta, no?, entonces copiar es más difícil 
que memoria hacer es memoria, pues vas cantando y vas 
creando, no?.

Y eso es lo que yo, hago y eso es lo que yo transmito a mis 
hermanas también, que ya saben Sadi, Jessica, Zaida, Lucy, 
son excelentes mujeres trabajadores en arte. Y aparte las 
madres que no son mi familia, pero son mis hermanas no 
shipibos también, hay algunos también que saben uh!, sus 
trabajos son finos. 
Pero como no salen, a veces uno le dice: Oye, vamos, vamos, 
en primer momento tú no vas a ganar ni un sol porque estás 
difundiendo, porque estás visibilizando, una vez que ya 
te visibilizas ya empiezas, los trabajos vienen y tu palabra 
cuesta, la conferencia te paga, los talleres te pagan y pues 
ya estás.

Eentonces es una oportunidad de mujer para empoderarse, 
ya no estar mantenido de un varón que siempre maltrata, 
a veces no sin querer o sí queriendo quizás, cuando te da 



42

algo de su ganancia y no dice oye, qué has terminado? 
Qué has hecho? Yo te di tanto; pero no saben la mujer 
administradora como lo maneja ese platita, no?, porque hay 
mucha necesidad en la en el hogar, pero el hombre no sabe 
eso, porque la mujer tiene que mantener al alimento, tiene 
que hacer la limpieza, tiene que hacer cosas para comprar, 
en el colegio los niños, no?
  
Entonces ahora como el arte, gracias a nuestro arte Kene, 
el arte bordado el arte pintado, las mujeres tienen más 
oportunidad, ya no están robando a su esposo ya no está 
humillando, ya ganó, ya vendió su arte, una manta, puede 
vender 2.000 soles o puede vender 2.500 o puede vender 
menos o puede vender un collar de 15 soles, pero ya está 
salvando la vida,  ya está trayendo algo a su casa.

Salen a comprar, ya traen aunque sea patita de pollo, aunque 
sea menudencia,  ya tiene comida, ya no está el hombre que 
está. ¿Oye, por qué no has hecho nada? ¿Que yo te di 100 
soles que has hecho?, ya entonces la mujer se empodera, yo 
puedo. Oye, me gané lo que no me da mi esposo, me da 100 
soles. Uy, vendí una tela de 2000.

Ya tiene cuantos días de comida, ya tienes para pagar sus 
estudios de universidad de tu hijo, porque el hombre con 
lo que paga a veces no paga esa cantidad, según su estudio 
o según su trabajo, entonces ya está más empoderada la 
mujer, ya no se siente minimizada, ya no se siente que venga 
el hombre, no has hecho nada, tú no eres nada, tú eres inútil, 
porque esas palabras existen, cuando ya estás trabajando tú 
te sientes libre, come lo que tú quieras, compras lo que tú 
quieras, compras para adornar tu casa.



43

Entonces eso, ¿no?, hay mamá, mamá soltera, hay mamás 
viudas, hay mamás abandonadas. No sabemos con qué clase 
de persona nos comprometemos, conforme que va pasando, 
¿no?, no nos mantiene bien. Nosotros nos ponemos feíta 
porque no hay cómo comprar, como vestirte, porque la 
mujer que se viste bonita se bien. Tiene que haber dinero, 
¿porque si no cómo? ¿No?

En cambio, cuando trabajamos compramos nuestras ropitas, 
compramos lo que nosotros queremos, ¿no? Y ya nos ve más 
bonita, ya compramos nuestro jabón para bañarnos, para 
lavarnos, a veces hay hombres que hasta eso no dan.

Entonces es tan valioso ser mujer emprendedora, ser mujer 
trabajadora, ser mujer, llevar tu conocimiento ancestral, es la 
memoria ancestral en nuestros abuelos que nos enseñaron.  

Como siempre yo digo, esto es mi profesión ancestral. 
Porque aprendí eso, yo valoro un montón, porque el arte 
a mí me llevó a diferentes países, me llevo Rusia, me llevó 
a Brasil, me llevó a Madrid, a Valencia, me llevó a Estados 
Unidos, me llevó a Toronto Canadá, a Vancouver, me llevo 
México conocer dos veces, me llevo a diferentes países o 
diferentes comunidades. 

Yo me siento feliz. Yo no puedo pagar un hotel que cuesta 
caro. Yo no puedo comer un plato que cuesta caro, pero con 
mi trabajo me invitan y estoy importante y estoy comiendo 
con la reina Leticia, con el rey Felipe, lo que yo quizás nunca 
hubiera hecho pero el arte te une a gente importante.

Hay gente que te valora, hay gente que no te valora, pero tú 



44

sigues porque tú espíritu está tan positivo, porque hay que 
amarnos, hay que querernos, valorarnos uno mismo, antes 
de amar otra persona hay que amar a nosotros mismos, 
después amar nuestros hijos, nuestro esposo, nuestra 
familia, si no nos amamos a nosotros mismos ¿cómo vamos 
a amar a otros?, entonces yo tengo esa experiencia, he 
probado, he comprobado.

También sin querer mi esposo, me ha hecho sentir mal 
también, desde ahí dije palabra, en shipibo dice: (fonética 
de la palabra) Athashei, ósea ¿qué pasa conmigo? que yo 
puedo, tengo mi brazo, tengo mi mano, desde chiquita he 
aprendido a hacer el arte, pero hacía, pero no llegaba más 
allá, ambulaba, me traía cosita poco a poco no más, unos 10 
solecito, 15 solecito, pero se acaban, pero había falta.

Entonces, cuando uno reclama duele, tu no le contestas, 
pero te duele te callas, no? Y ahora sí lo reclamo con fuerza 
y le digo me hiciste un día sentir mal, ¿no?, él me dice sin 
querer te lo hice, pero me hiciste y eso me dio más valor, 
para salir adelante.

No me deje estar ahí que me sienta mal, me enseñó mi abuela 
desde niña, mi papa me enseño para no ser mantenida.

Bueno, voy a hacer esto, ahora me voy, pero había en 
oportunidad, otra mujer y yo lo veía, pero no te llama, 
hay personas que se empoderan solo, sin compartir, 
egoístamente, yo decía cómo hago, veía, pero yo no podía 
quitarle sus clientes, hasta que un día me entrevistaron 
y conté como era, como que me habían criado, por eso 
siempre vale contar tu historia, ¿no?, Y yo sé hacer esto, y le 



45

gustaron, y canté, desde esa vez mi puerta se abrió.
  
 A la entrevista no hay que esconderse, no tenga vergüenza, 
hábleselo, cuente de su vida, de su sufrimiento, como fue y 
eso mismo te empodera, eso mismo te abre el conocimiento 
que tú tienes, eso mismo a mí me abrió, el canto, la enseñanza 
de mi abuela.

Claro que yo sabía pintar con el palito, pero jamás pintaba 
con el pincel porque no existía, el pelo de mi pincel era de mi 
pelo largo, porque no sabía, en la chacra, en la comunidad 
no hay eso, no hay tiendas de pincel, no hay nada, sobre la 
ciudad recién aprendes, pero no ves si eso sirve, entonces 
alguien tiene que enseñártelo, entonces así abrió mi camino.

Hice exposición, hice mi primer mural, primer cuadro 
en Centro Cultural de España, de ahí se esparció ¡uh!, en 
diferentes sitios, diferentes centros culturales, en Sheraton 
el hotel.

Y dije no, no, yo no quiero trabajar sola, así como que yo pasé 
sentí eso, hay algunos que siente eso, ¿no?, venga mujeres, 
20 mujeres hacer pintado, pero hay que otros que no son 
empoderadas, es una pérdida de tiempo, así dice, pero hay 
algunos que sí me siguieron, y ellos están arriba ahora.

- En el Museo Mali, hay un mural que pintaron con las 
mujeres muralistas Sui Noma, mencionaste que representa 
la cosmovisión en diferentes fragmentos. ¿Sería esa la 
simbología de la cosmovisión shipibo?

Si la pared es grande tiene que hacer diseño grandecito 



46

también si el pared chico tiene que hacer un poco mediano 
para que coincida, ¿no?. Como utilizar nuestra ropa 
también. Tú no puedes usar de una ropa grande, tu cuerpo 
está pequeño, tienes que buscar tu tamaño, o sea, así yo voy 
observando. Ese es mi observación. 

Ese es mi talento que tengo, yo tengo que pensar mirar 
cómo voy a hacer, que diseño va a ser, y preguntar al mueso 
que le gusta también, ¿no? ¿Cuántos colores les gusta?, pero 
el diseño está acá (Olinda muestra un cuaderno en donde 
dibuja sus diseños). Entonces así hicimos, pero cuando 
estamos con varios, entonces tenemos que mirar de acá 
(el cuaderno), porque todos no van a pensar igualito tu 
inspiración, entonces yo me inspiré ahí, entonces hice un 
cuaderno, ahí tengo, ¿no? Entonces ya, esto vamos a hacer. 
Mirando ya lo hacen.

Eso se llama Runin Kene, ¿qué significa? la madre tierra, la 
madre del agua, la madre de los peces, para el mundo shipibo 
es Pachamama. Entonces sostiene a la tierra, entonces el 
Kene es así poderosa, nos sostiene, nos mantiene, es terapia, 
es sanación, nos tiene conservados. Entonces de esa manera 
hemos trabajado,

Referente a los símbolos, en el Museo Etnográfico Amazónico 
muestran una vestimenta con símbolo. Tus creaciones tienen 
diferente simbología, por ejemplo, la forma de la cruz.

Si, es la ayahuasca, entonces la planta de la ayahuasca es 
una liana, es una soga. Cortas y ves en cuatro partes y de ahí 
sale el diseño.



47

En el mismo museo hay varias imágenes de la sirena pintada 
con diseño Kené. ¿Qué significa?
Esos son leyendas, mitos, la sirena según los mitos dicen, 
que la Sirena había subido en la playa y estaba echada, la 
gente pasaba y la veía, una mujer pasó y la vio con diseño 
Kené, entonces, ahí dice que corrieron y llamaron a las 
mujeres para mostrarles.
   
Antiguamente se dice que nosotros vestíamos solamente 
tela blanca y negra, ¿no?, no tenía diseño. Entonces de esa 
manera, de ahí, de las sirenas se aprendieron.  Pero ese es el 
diseño de Maya Kené antiguo, ahora es moderna más chico 
antes era esto era más grande y todos estas estos caminos 
representan el río, los colores representa a los animales 
que hay en la selva, no, guacamayo loro verde, no? Y otros 
animalitos, hay diferentes colores.

- ¿Entonces representarían a los animales con colores?
Si, animales, también otro caso también las plantas 
silvestres.

En algunas vestimentas, pareciera que van formando 
caminos, pero en cada camino hay como ríos.
Si,  como qocha o como unión a la familia, antiguamente 
de un solo plato, comíamos, de un solo plato y comíamos 
alrededor, ponían nuestros hijos. Nosotros así mujeres 
sentadas también.

- La confección de las vestimentas también parece una unión 
de símbolos de forma infinita.

 Es que así es el Runi Kene, te hipnotiza, o sea, te hace ver 



48

diferentes diseños a veces estás ahí, así nos dicen nuestros 
abuelos, el diseño nos habla con su imagen, cuando es 
colorido es más.

- El Runi Kené, qué representación tiene, sería la 
Pachamama? 
Si, la Pachamama, el Runi Kené que va en la piel y en la piel 
tiene su diseño.

- Las imágenes se pueden representar de forma individual 
o general? 

Cada imagen, bueno, acá se interpreta todo el cuerpo del 
Yakumama, o sea, su cuerpo entero. El tamaño de Yakumama 
puede ser así grueso, pues delgadito según el gatito es más 
chiquitito y el más grande este tiene un diseño más grande 
y te hipnotiza, la energía está ahí por eso que te hipnotiza.

- Zadir  mencionó de algunas imágenes el Vero Yuyib

Esto es este, la cabecita. 

- En algunas imágenes que tienes también representa la 
cabeza. 

Entonces el Ronin que sería este, que es básica, eh? El Roni 
Kené.

- ¿Esto también lo suelen bordar?

También, antiguamente esto era utilizado en peine en peña 
de caña brava, lo tejían así los hombre en telar de cintura, 



49

no hacíamos mucho en pintado, pero ahora ya en pintado, 
acá en bordado todo ahí,  todo lo metemos.

- ¿Alguno de estos símbolos los representas en tu arte? 

Claro, esto, la constelación en los que lo que guiaba, o sea, 
según lo que interpretan diferentes mujeres, ¿no? Porque 
yo tengo ese conocimiento que mi abuela me contaba, la 
constelación la Cruz del Sur,  la cruz, que nos guiaba cuando 
perdíamos, cuando íbamos a la chacra. ¡Ah! acá esta nuestra 
casa, acá esta nuestro rio, acá esta nuestro camino, entonces 
uno podía salir de donde estaba perdido o con su sombra 
mirándole, porque antiguamente no existía celular, no 
existía reloj.

- En tu espalda tienes esta flor representativa también en 
otras culturas andinas.
Las estrellas, las hojitas, la hojita de la flor de la vida, o sea, de 
todo de ayahuasquita de planta voladora, niwi robuxarama.

Ajá, o sea de todo, o sea, por eso que te digo nunca vamos 
a coincidir, no lo que ella opina o lo que ella opina, o lo que 
otra opina, todos tenemos enseñanza de nuestros abuelos 
tanto como de Alto Ukayali,  como Bajo Ukayali.  Alto 
Ukayali son los konibos  y Bajo Ukayali son los shipbos, y 
más abajo es shtble, entonces según los ríos, pisque ellos 
interpretan otro, no? Tiene el mismo diseño, pero un poco 
más más grandecito hacen ellos, no? Pero es su manera, no 
podemos hacer. “¡Uy!, su trabajo es feo” - No, es su manera 
de trabajar, no es su manera de opinión, es su manera de 
que enseñó sus ancestros. Entonces yo no podía pedir.
 



50

“Oye, tú estás mintiendo” - Una vez me dijeron así, porque 
yo contaba de las plantas que nosotros cogíamos y que como, 
lo hacíamos la pintura. “Oye, Olinda está mintiendo a mí no 
me enseñó, nunca me dijo mi abuela, nunca me contó eso, 
nunca me dijo mi mamá”. “Un momento, nunca te enseñó 
porque tu abuela quizás no tenía mucho conocimiento o tu 
abuela quizás nunca practicaba mucho”. 

Pero en mi caso yo fui muy humilde, muy pobre, no lo tenía 
para comprar pintura, no lo sabía cómo era, uno tenía 
que ingeniar uno tenía que cogerla su conocimiento de mi 
abuela, coger esa fruta, mezclarle con un juego con ceniza 
que se junta, mezclar y hacer una pintura negra. Entraba 
agüita entraba y con eso pintaba a la canoa, al remo donde 
que nos remamos, así pintaba, no había tienda, ese es mi 
historia. Si tú no tienes historia, cuenta lo que tú eres, a mí 
me respetan porque mis ancestros fueron. 

Si quieren vayan a la comunidad y a investigan quién es 
Olinda Silvano, quién fueron sus abuelos, quiénes fueron 
sus padres, te van a contar porque ellos me conocen. Yo era 
la más querida de mi comunidad porque nunca fui floja, 
porque siempre fue curada, a todo el mundo lo quería ayudar 
y lloraba si no lo ayudaba, si una anciana que está cargando 
agua yo no podía decir ella puede, yo me iba corriendo, lo 
sacaba y yo te lo llevo abuelita.

 Yo sé que a las abuelitas les duelen los huesos, las abuelitas 
pueden caer, se pueden romper su cuerpo, o sea, yo fui una 
mujer que tenía un gran corazón y que a todo el mundo le 
quería ayudar, si la abuelita quería comer su tamal, me iba 
a cosechar y traía y lo preparaba y yo lo daba, acá es que era 



51

mi abuelita las legítimo, no?

Porque era de mi comunidad porque era una abuela que 
tejía una abuela que cantaba y yo lo valoraba. Atendía mi 
abuelita, me iba corriendo.

O sea, ese, amor, nadie nace con ese sentimiento, cada 
uno, quizás yo la primera hija, habrá nacido, mis hermanos 
tendrán su corazón también, pero nunca va a comparar 
conmigo, ni mi esposo, ni mis hijos. Por eso mis hijos yo le 
digo nunca hay que ser mezquino, hay que dar de comer. 
Dios nos bendice, más das, Dios te da más. Eso está en mi 
mente, no? 

Te toman tonto, te toman este como sonsa, no te aprovecha, 
si ellos piensan que me están aprovechando, pero yo no 
siento eso. Yo digo este mi corazón, mi amor, dar lo más 
necesitado, salvar la vida, ayudando y trabajando.

Ahora todo el mundo, recién que yo abrí mi boca, recién 
que hizo entender, recién, este es nuestro marketing, recién 
me estuve capacitando y vi, eso si tú no pones marketing a 
tu tela, a tu trabajo, vas a salir a vender tus telas y diseños, 
pero eso que significa? Qué sabe qué es lo que quiere una 
persona?

Si, yo fui aprendiendo eso, eso es lo que hacía. Ahora ya 
no me critica. Ya no me dice eso ya también dice eso y 
aprendieron. Como somos de las chacras, somos autoestima 
baja no hablamos o no sabemos hablar castellano, entonces 
así.



52

- Entonces la cultura shipibo se muestra a través de su ropa 
a través de sus murales, y la alfarería.

Si, todo con el decorado con nuestro imágenes, que nos 
enseñaron tanto como de las plantas medicinales. Yo creo 
en plantas medicinales, yo amo las plantas medicinales. 
Gracias a la planta tengo mi pierna, si no, qué tiempo me 
hubieran cortado acá, ya hubiera estado la basura, porque 
tuve accidente, pero gracias me sacaron del hospital y me 
curaron con puras plantas y tengo mi pierna. Paso cuando 
yo tenía 16 años. Y vivo, existo.

-Tus palabras me parecen maravillosas. En la actualidad, 
donde se supone que estamos en la modernidad, la mujer 
debería de ser más empoderada, pero sigue habiendo un 
sometimiento.

Es que  hay que llevarlo a dos cosas: tanto como aprender 
de tecnología y tanto mantener nuestros ancestros, porque 
si no hablamos de eso se va a perder, se va a perder y quién 
va a hablar con nosotros, nadie, yo tengo que hacer otras 
personas para que sigan haciendo cadenas, por ejemplo, mi 
hijo Rony, yo tengo heredero ya, así me pasa algo que nadie 
sabe lo que va a pasar más adelante o lo que puede pasar 
mañana o lo que puede pasar hoy día, pero si enseñaste 
dentro de esa persona va a continuar.

 -¿Y cómo sientes ahora que son visibilizadas las mujeres de 
la comunidad?

Yo me siento muy contenta, humildemente servidor 
de arte. Yo no puedo creerme orgullosa, soy esto, no?, 



53

humildemente, sigo siendo, por eso a veces me dice “Olinda 
tú debes ser…” - no, yo soy lo que soy, lo fui antes, aprendí 
ese conocimiento dentro de mí y lo compartí con los demás 
y estoy muy contenta, muy feliz, nadie me va a decir “Oye, 
cambia tu vida, ya tienes que en otra manera de vestirte” - 
No señora mi manera de vestir es esto, si yo algún día llego 
a ser congresista, así me iré a trabajar, así lo que soy , así 
lo que yo nací, esa ropa me dieron cuando yo nací, con esa 
ropa crecí, ya la segunda ropa que adaptado ya es por el frío 
o también que ya nuestra ropa es muy trabajoso, entonces 
para mantener, para si quiere que me dure, tengo que 
ponerme otra ropa. 

Me gusta a mí mi ropita, no? o a veces pongo lentes, es 
porque de la vista te daña, tiene que ver pues para ver, 
claro también se puede poner porque ir a la playa porque ya 
estamos en el capital. Pero no dejando tu cultura no dejando 
tu conocimiento.

- Justo cuando te estaba esperando, veía que salían unas 
chicas con unas faldas hermosas, también con las imágenes 
de diseño Kené. Y me pareció muy hermoso que ese 
empoderamiento que se ha logrado en la comunidad se 
traslade a través de la ropa.

Claro, se traslada y asi, siempre me dicen eso, “Oye Olinda” 
-si claro que yo viajo me llevan, no es porque yo quiera- y 
me dicen, “Oye Olinda ponte lentes porque es mucho sol y 
te daña”.

- ¿Cómo te sientes entonces en haber venido a Lima?  Leí 
que dejaste tu territorio de nacimiento para darte otras 



54

posibilidades.

Claro, yo salí de mi comunidad para que no me hicieran casar 
o unirme con un viejo, como antiguamente que se unían, 
siempre fue luchar de mí, yo escuché una vez mi abuelita 
hablaba con mi abuelito, había un hombre de 30 años que 
yo tenía 16 o 15 años, que quería, o sea que quería que le 
entregara. No, ¿o sea que?, y para mí fue terror mirar ese 
hombre grueso, yo era recién jovencita, meterme, no señor, 
¿cómo tus abuelos de celan y después para entregarte a un 
hombre para que te violé?, no es justo y no es justo. 

Yo reclamé así mi abuelita llorando, no quiere que le miren 
a los hombres que van de mi edad, no un poco más y quiere 
entregarme un viejo, entonces no me quieren, es mentira 
que me protege, que me quiera, después delante de ellos que 
me va a violar un hombre viejo.

Yo tengo que hacer otra vida, yo tengo que ser profesional. 
Yo tengo que saber leer. Yo tengo que hacer otro, mis hijos 
tienen que ser otro, mis hermanas tienen que ser otra y yo 
voy a sacrificar mi vida. Yo no sabré hablar castellano, pedí 
permiso a mi padre cuatro veces, cuatro noches madrugada 
para salir a la ciudad, pero yo tenía fe, que yo iba a aprender.
Sufriré pero aprenderé, pero abriré el camino y con esa 
manera no me pedía, porque mi papá era machito, decía no, 
¿quieres ir al piscotear? O sea, entregar a los hombres nuestro 
cuerpo. No, yo no tenía esa mentalidad, yo tenia mentalidad 
que ya era señorita y salir adelante y no entregarme a un 
viejo y tener 15 hijos, 12 hijos, 10 hijos, si yo hago eso, yo 
soy espejo de mis hermanas, si yo no lo hago eso, yo tengo 
bastante hermanas, ellas van a sufrir igual, igual que lo van 



55

a entregar o que lo van a hacer pasar esto, yo tengo que salir.

Le dije mi mamá, mamá, ayúdame, voy a salir, yo ya no quiero 
lavar con choloque la ropa, yo ya no quiero, yo quiero comer 
tallarines, quiero comer atún, los que tenía plata nomás se 
comía tallarines, atún, arroz si y porque tú lo sembrabas. 
Lavar ropa con semillas, te voy a mandar detergente, te voy 
a mandar jabon.

Mi papá yo lo voy a comprar su ropa. Yo lo veo que no tiene, 
porque ya tenemos un montón de hijos. Y mi mamá me dijo, 
anda tu papá me pegará pero no me va a matar.

Y vine, así aprendí y el primer sueldo así lo mandé lo que yo 
había prometido, de ahí tres meses mi papá viene a llorar lo 
que yo le había prometido y la señora habló bien de mí y yo 
era una mujer muy trabajadora, que yo no era floja, que yo 
le había contado que yo había pasado eso y mi papá puso a 
llorar y así sucesiva aprendí.  Terminé mi secundaria, si yo 
no hubiera salido no hubiera estudiado, hubiera tenido 20 
hijos o 15 hijos, sufriendo ahí con mis hijos.

Y salí adelante y con el arte, después me nombraron 
profesora, pero más era dedicada al arte.
Deje eso. Y venir. Me casé con un ariqueño, que no es de mi 
raza, porque quería también saber o compartir, conocer otras 
personas, pero siempre tenía mi espíritu, si me maltratara, 
si me discriminara no iba a ser, le dije, soy shipiba, me visto 
así, hablo así, como así, somos así, si te gusta adelante, si 
no, no.

No me enamoré, pero sí estaban pasando cosas de mi 



56

vida, intentaré. Intentaré palabra intentar, ya depende del 
hombre si te conquista o no, no?

Nunca lo hice que me prohibiera las cosas, como lo que yo 
quiero, como lo que es mi comida de la selva, si me rechazas 
te vas derechito, yo soy esto, yo soy esto y me visto así y soy 
eso, si te gusta bueno, si no te gusta, la vida cada cual.  Y no 
me gusta que me prohíban las cosas, estoy casado contigo, 
pero mi libertad es mi libertad, tu libertad tu libertad, el que 
hace mal, ya tiene su conciencia, si yo hago mal es porque ya 
no quiero a mi familia.

Porque de esa manera salí adelante y después el vino 
acá a trabajar, no me abandonó, o sea, no me abandonó 
para dejarme sino que vino a buscar trabajo porque él 
era mecánico, él era eso, yo no sabía que era mecánico, 
después todavía descubrí, porque hay personas que se 
entran interesadamente, hay personas que entran como de 
emergencia o que te está pasando cosas, no? porque quieres 
compañía o alguien que te proteja también, no?, todo eso 
puede ser,  otro es amor, ya me habían decepcionado, mi 
corazón llorado. Entonces dije ya mis paisanos ya no.

Entonces así me vine, nunca me prohibió, me deja volar, 
claro que yo no soy tan perfecta, hay dificultades también, 
pero el arte me atrapa, el arte es mi marido, el arte es mi 
gran compañía, que no me va a traicionar, que no me va a 
hacer pensar mal, más bien, me da más, viene me abre el 
camino, me lleva lejos, y eso estoy muy contenta.

- ¿Cómo sientes que es tratada la mujer shipibo en Lima? 
Porque yo te veo súper empoderada, a mí me contagias y 



57

siento que contagias también a las mujeres de tu entorno.
 
Claro, hay que demostrar la actitud, lo que tú eres, que 
quieres hacer, mente positiva, mente desarrollarse, en el 
camino vas desarrollando. Yo no sabía hablar castellano, en 
serio, mi lengua era tan dura para hablar castellano, pero 
poco a poco aprendí, no hablaré bien, pero aprendí. 

-¿Aprendiste castellano cuando llegaste a Lima?

 No, cuando llegué a Pucallpa, ahí primero, después ya 
vine a Lima, pero hablaba un poco mal, pues no, pero ahí. 
Entonces yo me siento este como digo, no, como siempre 
le digo, hay que salir adelante, con nuestro arte, nuestro 
manto, nuestro piecito, todo nuestro cuerpito agradecerle, 
y tanto hacer.

He pasado muchas cosas. He pasado seis días sin comer 
por ir a trabajar, buscar trabajo, ser empleada y cuidar 
hijos, pero jamás le abandone a los hijos que no eran míos. 
Porque soy madre y todo eso me ha dado fuerza, todo ese 
sufrimiento, todo esas lágrimas me han empoderado y 
cuando me insultaba, cuando me discriminaba, no, algún 
día me respetará, algún día sería algo y con esa manera yo 
vine capacitándome en Ministerio de Cultura, Ministerio 
de Turismo, o la universidad que da talleres, eso me ha 
ayudado, no he completado universidad a los 5 años, sino 
capacitaciones de seis meses, de tres meses, de dos meses. 
Me ha ayudado todo eso y también me ha ayudado la 
tecnología. Agarrar el celular, agarrar computadora, 
entonces todo eso me ha llevado abriendo el camino, del 
Facebook, Instagram.



58

- Has logrado unir tu cultura y tu saber ancestral con la 
tecnología moderna, y con el marketing, has hecho todo ese 
círculo completo para mantener toda la cultura viva, al día 
y tecnológica.

Claro, si, y también vengo trabajando con líderes, vocal, 
madres, artesana, presidente, hasta que llegué ser presidente 
de la comunidad.

Yo no quería porque estaba casado más con el arte, pero no 
era mi intención de esto de cómo manejar la comunidad o 
llevar la comunidad. Yo no quería, pero las mujeres sí se 
confiaba en mí, Olinda, tu puedes, este presidente es bien 
corrupto, hay que sacarlo, otro no va a poder sacar, tú 
puedes sacar.

Pero yo no quiero, yo estoy más arte. Yo tengo que viajar. 
Yo tengo que hacer esto, yo tengo seguir empoderándolas a 
ustedes, llevando ferias, pero este hombre, ya demasiado se 
abusa de nosotros, nos pide mucha plata o nos hace eso, y 
ya, faltando un día acepté.
 
Bueno, si salgo ganadora ya alguien de ustedes va a entrar, 
y voy a salir y empezaron a insultarme, esa mujer no va a 
hacer nada, esa mujer es artesana, no más, no sabe ni hablar 
castellano.

Ah!, el insulto por parlante, queriendo destruir mi vida, 
pero la mamá sabía quién era Olinda, y la gente sabía quién 
era Olinda, todo no me van a querer, pues hay personas que 
no me van querer porque están a favor de él, y otros porque 



59

están a favor de mí,  ese hombre hablaba desde Pucallpa,  
desde no sé desde qué parlante, un caballero insultando 
a una mujer,  yo trataba de ignorar, me lavabo los platos, 
me hacían las cosas, no me escuchaba y me decían Olinda 
escuchaste? escuchaste lo que te dijo?, oh!! Me dolía una 
parte, una parte decía algún día le voy a hacer tragar su 
palabra como mujer.

Ya, así pasó, burlaba ahí el frente de mí tomando cerveza. Yo 
venía de la capacitación --ja ja dice que se va a ser presidente, 
que futura presidenta, yo soy profesión, yo soy profesional, 
soy profesor --dios mío -- ella simplemente artesano. Llegó 
la votación y yo tranquila sin pelear.
“Olinda Silvano la ganadora!”

No me alegré mucho, porque no quería estar, pero tenía esa, 
que ya me tenía harta que tanto maltrato que hace a sus 
chicas, a las mujeres, no sé.

Aun así, no le dije nada, yo tranquilo, podía grabarlo y 
llevarlo al Ministerio de la Mujer, porque yo estoy reconocido 
por ministerio de la Mujer, quizá yo iba a hacer pagar sus 
insultos, pero no lo hice.

Ya, ya se fue cabeza agachado, ya la gente tocó el bombo, 
me llevaron a como ganadora a toda la comunidad, aunque 
no me quiera me tiene que ver, algunos que ya están con mi 
gente, y el hombre ahí mirándome avergonzado.

Y todo eso me paso, y cuando teníamos reunión hablaba el y 
yo le decía “Baja tu volumen, baja tu volumen, ni mi marido 
me grita, tu no me vas a gritar”. Hasta que yo dije “Ya, 



60

bueno, ahora si señor Wilson tú eres asi, nunca haz hecho 
nada, nunca nos dejaste nada, me vas a gritar, eso es lo que 
tú me enseñaste, ahora tu propio veneno está recibiendo”. 
Se quedó miró a los demás y se calló. “Yo nunca te grité, 
nunca te respondí. No es porque yo soy inútil, yo tengo 
ética personal. Tú no tienes nada de ética ni profesional ni 
personal. Yo no seré profesional pero te demuestro eso, yo no 
voy a ir a parlante a insultar a una persona, a que escuchen 
todo el mundo, eso no es para mi. No me destruiste, estoy 
acá, estoy viva, estoy fuerte, más bien con tus palabras, con 
tus insultos, me has dado más fuerza y más valentía”.

Y lo hice, hice casa cultural, hice comedor, hice tópico y 
agua, pero nos cortaron, vamos a poner, hice plano visado 
que nunca lo ha hecho nadie, que cuesta caro, con mi trabajo 
trabajando.

Me dijo “Ya no vas a viajar ya, ya que eres presidente ya no 
se viaja”. “Tú no me vas a prohibir, es mi vida”. Yo trabajaré 
como una, pero también mi viaje, sí, porque no trabaja uno 
puede robar, pero cuando uno trabaja no robas nada.
“Así que tu no me vas a prohibir, tu no eres mi marido, tu no 
eres dueño de mi vida”. 

No he terminado universidad, no soy profesora, como él 
dice. No he robado a nadie, voy a salir con mi conciencia 
limpia. Más bien he hecho algo, no puede ser tanto, no he 
conseguido de títulos de propiedad, pero estamos, pero está, 
estamos acá.

Eso es lo que soy, entonces no me importa, he hecho 
conmigo, a pesar que mi salud con esa diabetes, tanto que te 



61

critican, con tantas cosas, también te sientes mal, pero ahí 
está aunque sea tambaleando, pero estás bien, ahora estoy 
más fuerte, ahorita más un poco sana.
De hecho he demostrado. Y sigo trabajando y sigo adelante.

- Comenzando, la charla hablabas de la dieta que hay que 
hacer para estar bien, tú sigues dietando aún? 
Ahora no, pero a veces de vez en cuando me voy a la selva a 
hacer eso, porque acá no se puede hacer. Acá que vas a estar 
tranquilo con esta bulla. Las plantas tienen sus duendes, 
tienen que hablarte, tienes que soñar, tienen que conversar

- Claro, la selva es el lugar para lograr ese silencio.

No solamente ayuda a los shipibos, también ayudan los 
hermanos allá Ayanicayani, que están en Cusco, por eso que 
el lunes viajo o el domingo a la noche viajó para ayudar allá, 
así estoy.

Mira, he dado tiempo por eso que no tengo, tengo mil oficios 
de trabajo, tengo tiempo, sí. Y de eso vivo de mi boca, de mi 
trabajo, los conferencia que doy si me pagan cuando es otro 
país, por, ejemplo:  Zelandia me pagó bien por tres horas, 
750 Dólares, es algo para Perú, es algo. En Canadá también, 
me llaman para hacer y hago aunque sea media hora, ya 
tengo mis 400 dólares, ya tengo. No he ido a trabajar, no he 
ido a vender esto, pero ya tengo.

Estoy con mi computadora, por eso mi teléfono, estoy dando 
conferencias, estoy cantándole. Por eso mi trayectoria como 
mujer meritoria de la personalidad de la cultura, también 
lideresa de la mujer empoderada, emprendedora. Y tengo 



62

muchos reconocimientos gracias a lo que estoy haciendo, 
entonces estoy muy contenta con lo que yo hago, con lo que 
yo gano.

 Lo estudiantes vienen y le doy mi conocimiento, ya me 
compran mis pulseras, ya me compran, ya tengo con que 
salir a comprar mi platanito mi pollito ya estoy haciendo mi 
sopita.

Ese es mi profesión, ese es mi talento y de eso también yo 
le digo a las mamás y mis hermanas, Sarita también lo hace 
eso, Jessica también, otros mamá también lo hacen, hay 
otros mamá que todavía está en camino, no?, todavía tiene 
vergüenza de contar, entonces me siento orgulloso y cuando 
voy a participar en la feria, salgo a cantar, salgo a bailar.

Así es mi vida. Por eso yo le dije, pues que no podía esta 
semana que viene porque estoy ocupada y la otra también. 
Voy a estar ronca porque voy a estar cantando.

Y acá también hago mis propias ferias, en noviembre vamos 
a hacer, el 20 de noviembre, yo mismo canto, yo mismo 
ánimo, a veces ya no tengo nada de voz.

Esto para ayudar a las mamás, a veces yo no vendo, a veces 
hago para ellos, cuando uno es lideresa pues no puedes, 
el tiempo te quita porque estas hablando, porque estas 
recibiendo a la gente que llega, pero me siento feliz ayudar a 
las mamas… si hemos vendido, si la comida, la gastronomía 
vende, cecina, los panes, pescado asado, ese es nuestra 
gastronomía, y las artesanías que venden las mamas. 



63

Vengo haciendo desde antes eso, y la gente ya me conoce, la 
gente me sigue cuando yo lo hago, la gente se llena acá en 
Cantagallo, acá han llegado los embajadores de Alemania, 
de diferentes, estados unidos, reino unido, todos llegan acá, 
a ver nuestro trabajo.

También hice trabajo con Fundación Mexicana, con Miguel 
López, he trabajado las obras, fue de 30 mujeres, han 
entregado tres obras, cuantos soles sale, y nos dieron un 
primer presupuesto, en la entrada de trabajo, después en 
la entrega de trabajo, después de la venta, todavía nuestro 
trabajo hay. Y las mamás están contentos, pudieron arreglar 
su techito, pudieron comprar sus herramientas de trabajo, 
me buscó para mí solo, pero yo invite 30. Entonces así 
trabajo.

Ahora estoy pidiendo al estado, que tanto trabajamos y que 
como nos morimos, cuando ya no puedes trabajar, ya te 
quedas en la cama postrado en cama. Ya no puedes andar 
tu artesanía. Entonces el Estado que saque una Ley pues, 
considerando una pensión, o un salud que podamos tener 
siquiera, este, un seguro social, seguro de vida, porque de 
tanto estar ya no puedes ni ver y de que vas a vivir, en los 
hijos no podemos confiarnos, entonces si tu tantos años 
trabajando haciendo difusión

- Última consulta en este libro de difusión, ¿Te gustaría 
posar con uno de tus cuadros?

Si, claro, el cuadro que estoy pintando ahora.



64

 2. IMÁGENES DEL ARTE DE OLINDA 
SILVANO RESHINJABE

lustración 6 - Olinda Silvano de cerca en su obra (A)
 
I



66

Ilustración 8 - Obra y autora en perspectiva (C)

 



71

3. BIBLIOGRAFÍA CONSULTADA

Relativo al mito y porque hablamos de mitos

- Campbell, Joseph. El poder del mito. 2017. Edición 
castellana en e-book. Del original en inglés, 1991, traducción 
de Cesar Aira. ISBN digital 978-84-946452-8-0. Capitán 
Swing Libros. Kindle Edition.

Relativo a plantas enteógenas y su uso religioso desde la 
antigüedad a la actualidad

- Wasson, Robert G.; Hofmann, Albert; Smith, Huston y 
otros. El camino a Eleusis. Una solución al enigma de los 
misterios (Brevarios). (Spanish Edition). FCE – Fondo de 
Cultura Económica. 2013. Kindle Edition.

- Eláez Ramirez, Jerónimo. Visiones, Curaciones y Arte en 
el Antisuyo. Editorial del Centro Cultural José Pio Apaza, 
Padres Dominicos. Lima/PE, 2008. 2da edición. ISBN 978-
9972-2884-4-9.

Relativo al arte y diseño Kené de los Shipibo

- Belaunde, Luisa E. Kené: arte, ciencia y tradición en 
diseño. Fotografías de Carole Liogier.—Lima: INC, 2009. 
ISBN 978-9972-613-78-4

 



72

Relativo a mitos y cosmología específicos de los Shipibo

- Bertrand-Rousseau, Pierrette. A propósito de la mitología 
shipibo.  Revista Anthropologica 2 (2), pp. 209-232, 1984.
- Chocano, Daniel M. y Baquerizo, Ana. La arqueología y 
el mito de origen de los shipibo-conibo de la Amazonía 
peruana. 2018. Investigaciones sociales, Vol.22 N.°40, 
pp.85-96 UNMSM-IIHS. Lima, Perú DOI: http://dx.doi.
org/10.15381/is.v22i40.15888
- Heath, Carolyn. El tiempo nos venció: La situación actual 
de los Shipibos del río Ucayali. Boletín de Lima Nº 5, 1980. 
http://textos.pucp.edu.pe/pdf/3685.pdf 
-  Illius, Bruno. La Gran Boa. Arte y cosmología de los 
shipibo-conibo. Schweizerische Amerikanisten-Gesellschaft 
e Bull. 55-56, 1991-1992.

Relativo a mitos y cosmología específicos de los Piros

- Álvarez Lobo, Ricardo. Los Piros. Leyendas, mitos y 
cuentos. Editorial del Centro Cultural José Pio Apaza, 
Padres Dominicos. Lima/PE, 2019. 2da edición. ISBN 978-
612-47300-4-7



Índice

PRIMERA PARTE	 3

INTRODUCCIÓN A LAS CHARLAS CON ZADIR MILLA	 3

1. LO SAGRADO, EL MITO, EL ALMA Y EL SACRIFICIO	 5

2. LOS SIMBOLOS, SIGNIFICADOS, VISIONES DEL AYAHUASCA  11

Símbolos de la Ayahuasca  - uno por uno	 15

3. USOS DEL AYAHUASCA.  RITUALES. MESAS. 	 20

4. EL TIEMPO: CALENDARIO, FIESTAS, CEREMONIAS. 24

5. EN LA MÚSICA Y LA DANZA: SÍMBOLOS SAGRADOS 

PRESENTES 	 27

6. REFLEXIONES	 75

6. REFLEXIONES  	 28

7. IMÁGENES Y EXPRESIONES ARTÍSTICAS	 30

SEGUNDA PARTE	 35

ENTREVISTA A OLINDA RESHINJABE	 35

2. IMÁGENES DEL ARTE DE OLINDA SILVANO RESHINJABE  64

3. BIBLIOGRAFIA CONSULTADA	 71


