“Wachuma: Mito, Ritos,
Simbolos, Uso para los
Kallawayas. Charlas con

Aurelio Ortiz.”

Por Martin D Cernadas

Extracto reducido de descarga gratuita


   Extracto reducido de descarga gratuita


Cernadas, Martin D
Wachuma: Mito, Ritos, Simbolos, Uso para los Kallawayas.
Charlas con Aurelio Ortiz/ Liliana Hernandez Coronado, Martin D
Cernadas; editor literario Dario Toba. - 1a ed. - Ciudad Auténoma de
Buenos Aires : Martin D Cernadas, 2023.
61 p;21 x 14 cm

ISBN: 978-987-88-9208-5

Acuarela de Wachuma por Andrea Pinto Alzerreca

Wachuma: Mito, Ritos, Simbolos, Uso para los Kallawayas. Charlas
con Aurelio Ortiz

Safecreative 14/05/2023 2305144315828

(@) Todos los derechos reservados.

Precio de venta sugerido es el valor de reposicion.

Se permite su reproduccion.

Impreso por Cooperativa Esquina Libertad, Valentin Viasoro 1651,
CABA, Argentina.




INTRODUCCION

Estas son charlas con Aurelio Ortiz Huaricallo, kallawaya,
medico tradicional ritualista nativo, entre su gente. Agricultor
también, habitante de las tierras del valle intermedio entre el
altiplano y el tropico, en la provincia de Bautista Saavedra,
norte de Bolivia, limite con Perd. Comunidad de Lunlaya,
proxima a Charazani. Habla perfectamente el castellano, con
la cadencia tranquila de todos los pueblos pequeiios y casi
aislados.

El vive con Faustina Ramos, su esposa. La llaman Justina,
porque los quechua-hablantes no pueden pronunciar la “F”, y
usan la “J”. Todo el mundo en su pueblo, la llama Justina. Y
Aurelio se entero que su nombre real es Faustina al momento
de presentar la libreta civil al cura, cuando se casaron.

Aurelio tuvo que bautizarse antes de casarse por la Iglesia. A
sus 22 anos, se bautizd, porque hasta entonces los kallawayas
no admitian el bautismo por Iglesia.

Han tenido 5 hijos, quienes ya no viven en la casa familiar, de
hecho, el mas joven esta haciendo el servicio militar, cerca de
la capital nacional, La Paz. Viven en la propiedad comunitaria
del ayllu, donde tienen sus tierras y casas heredadas
ancestralmente.

En lo politico, él ha sido maxima autoridad de todos los
ayllus kallawaya (mas de 70 comunidades) hacia el afio 2001.
Comenzo6 en su ayllu con cargos pequefios, cumpliendo el
ultimo cargo de nombre Warayuu. Luego, sigui6, fue llevado
como candidato para manejar 10 ayllus, Sullk’a Mallku, siendo
elegido por un periodo de 2 anos.

Aurelio escribia las actas de la gestion comunitaria,
porque los miembros de la comunidad no sabian escribir.



Afortunadamente, Aurelio habia concurrido al bachillerato,
sabia leer y escribir castellano. Ademaés, se form6 en Derecho
Indigena en la Universidad de Cochabamba, una educacion
alternativa por entonces, casi clandestina, con todo lo que
implicaba eso en los tempranos afios de la década del 80, con
Bolivia bajo dictadura militar, en un contexto internacional de
Guerra Fria y de movimientos revolucionarios.

Su experiencia de gestion comunitaria, le permitiéo entender
la falta de alma, de ajayu, en los propios representantes de
los ayllus, de las comunidades en ese entonces. Por caso - se
acercaba la fiesta del 7 de agosto, y como Charazani es capital
de la provincia, por entonces con prefectos elegidos a dedo
desde la capital nacional, cuando tuvo su primer examen.

Conoci6 que los lideres originarios expresaban que vivian en
una explotacidon. Que tenian que cargar palos de eucalipto al
hombro, obligados, para levantar el cerco para la corrida de
toros, una fiesta de espanoles y criollos. Cada ayllu era obligado
a cumplir con trabajo esclavo. Quien no obedecia, era arrestado
con carcel. Todo era chantaje y trampa con esos Sullk’a Mallku
que eran mestizos también elegidos por el prefecto.

Cuando él fue elegido, como nativo, Sullk’a Mallku, tuvo que
lidiar con estas cuestiones. Y tratar con el prefecto, mestizo
como de costumbre. Estamos hablando de 1997-1998. Fue
entonces que tuvo que comunicarle al prefecto, que ningtn ayllu
iba a seguir participando de fiestas criollas. Tuvo amenazas de
ser informado al Ministerio de Gobierno, si se participaba o no
de las fiestas patrias, “como buenos ciudadanos bolivianos™.

Aurelio reuni6 a los 10 dirigentes de sus ayllus, para ser serios
y claros, y hacer cumplir la decisién comunitaria entre todos. A
través de un acta, firmada y sellada por las 10 autoridades. “Si
no esritual, siendo que no es costumbre, pues no se colaborara”,
mas siendo una imposicion mestiza. Aurelio redacto en el acta
la decision, y los porqués.



El prefecto lo buscé con la policia, para arrestarlo, con el cargo
de no respetar la identidad de la fiesta patria. La respuesta de
Aurelio, es que él era kallawaya, y que tenia de apoyo de todas
las 10 comunidades. Siendo que solo habia 2 policias, iba a ser
dificil para el prefecto controlar un alzamiento indigena.

Con amenazas de actuar contra el estado provincial y nacional,
y muchos etcéteras, finalmente, no lo arrestaron. Mostrandole
el acta comunitaria, y con el objetivo de hacer cumplir la
decision de los originarios, cerraron el tema. Los mestizos de
Charazani empezaron a mirar con desconfianza a Aurelio, pero
todos los demas ayllus comunitarios, lo aplaudieron.

Finalizado el mandato de Sullk’a Mallku, los 10 lideres lo
postularon para ser elegido Kuraq Mallku, o sea, de los 70
ayllus kallawayas.

Aurelio queria ir como miembro al consejo comunitario de toda
la nacién, hasta que, al momento de elegirlo, se enfilaron tras
de si, la mayoria de los que votaban, con el objeto de fortalecer
la region kallawaya a través de la medicina kallawaya. ¢Como
fue la elecciéon? Todos los candidatos elegibles se paraban al
frente del consejo comunitario, y al momento de la votacion,
se enfilaban atras del candidato de preferencia.

Aurelio no podia creer, que, poco a poco, y sin intenciéon de
ganar, la fila de quienes se formaron detras de €I, era la mas
larga. El que presidia el consejo, le comunico que habia ganado,
con mas de 300 electores. Entre entristecido y nervioso,
Aurelio recibe las felicitaciones del lider de Amarete, el pueblo
guerrero. Esto fue del afio 1999 al 2000. Aurelio tenia casi 35
afios. Epoca donde el presidente de la Reptblica de Bolivia era
Sanchez de Losada, aun hoy préfugo de la justicia. Evo Morales
aun no llegaba a ser conocido siquiera.

Impulsor a nivel comunitario de la autogestion comunitaria,
tuvo que lidiar con las visiones liberales en pugna por esa



época, en los propios ayllus.

Hoy cuenta con 55 anos. Yo llego exactamente el dia de su
cumpleafios, 30 de abril del 2023, a su casa, a preguntarle
si quiere darle forma a un libro donde se hable de la planta
sagrada Wachuma, y de todos los porqués de lo sagrado en la
cultura kallawaya.

Afortunadamente, ha dicho que si. “Nuestras manos elaboraran
esos parrafos”.

10



1. LO SAGRADO, EL MITO, EL ALMAY EL
SACRIFICIO

- Aurelio, te quiero preguntar por lo sagrado. ¢Qué es lo
sagrado para los kallawaya? Pregunto esto porque para cada
sociedad o pueblo, varia lo que definen como sagrado. Suele ser
lo apartado, lo prohibido, aquello que genera un sentimiento
de amor, respeto, temor, un sentimiento fuerte que puede ser
con gestos y pensamientos. ¢La wachuma es sagrada en ese
sentido?

- Lo sagrado es como un espiritu, mas alla de lo terrenal. En el
ajayu (alma) de la wachuma esta el espiritu de los ancestros,
una fuerza espiritual, su memoria. No es del plano material, y
fortalece ala persona. Sirve para purificar, limpiar. Purificamos,
limpiamos, con los deseos que la persona traiga.

- Por ejemplo, en el Ritual de Penas y Tristezas, la persona
deposita una liberacion de lo que traba su vida. Existe una
esperanza de intercambiar, un cambio de energia.

- Estar cotidianamente en el entorno natural, ofrendar una
mesa blanca (un ritual donde se peticionan intenciones
favorables para que todo salga bien), es como cancelar una
deuda de energia. Cuando decimos Pachamama, es ponernos
en equilibrio. Otro ejemplo, el Ritual de Recojo de Plantas, se
hace antes, incluso antes de tocar la wachuma, y tiene como
objetivo pedir permiso.

Entregamos 2 quintus (cada quintu es un pequeno nido de
algodon con 12 hojas de coca seleccionadas dentro del mismo) y
se entierra en un hueco, frente a la planta. Se suma la intencion,
que puede ser en palabra hablada o en pensamiento, decirle el
para qué. ¢Por qué cortarla? ¢Por qué pedimos?. Para pedir
fortaleza, contra la angustia, a uno mismo o a otro. Para uno
mismo, para reforzar las fuerzas, esas fuerzas que pueden

11



haber succionado por tratar con personas que vienen a pedir
rituales. Se busca equilibrar en ese caso.

- Al ingerir la wachuma, durante el sacrificio de la planta que se
hace en la ceremonia, ésu espiritu pasa a la persona?

- El espiritu de la wachuma pasa a la persona que lo ingiere,
liquido o en polvo. A los 2 ajayus (almas) de la persona, y se
siente un cosquilleo que baja hacia las piernas, para después
volver a subir. Es el movimiento de la energia. Todos los
kallawayas asi lo ven: el flujo energético pasando por los
chakras.

- Hay rituales positivos y rituales negativos. ¢Se usa wachuma
en la mesa gris, en el kuti? (Ritual para neutralizar energias
negativas)

- También sirve para la kuti mesa. Se usa un pedacito de
wachuma alli, en el paquete que se ofrece. Es purificador,
limpiador, tanto de lo social , con sus envidias por ejemplo,
como con los auto embrujos, auto creencias de una persona
que se engana a si misma. Hay que cuidar el pensamiento, las
palabras, las acciones. Mas incluso en el momento del ritual. La
kuti mesa es compensacion, proteccion, neutralizacion contra
acciones o estancamientos. Se vuelve a poner en movimiento la
energia estancada. El pequeio ajayu (el alma pequena) es tan
fragil que nos hace pensar y sentir el propio cuerpo fisico. Se
sale del cuerpo fisico, no solo por sustos, también por ejemplo
por actos sexuales, de otros que se alimentan con lo sexual.
O debido a una discusion fuerte, y el recuerdo recurrente que
se tiene de ese momento. Un nino maltratado, si se le dice
algo, termina creyendo eso. Un trauma, lo deja condicionado.
Incluso al ir a un hospital, si el medico le da un pronostico
fatalista, la persona saldra cabizbaja, triste, desanimada.

- Hablemos del alma. Para los kallawayas, cuantas almas hay,
cuando se incorporan al ser humano, o sea, ¢en la concepcion,

12



en el feto?

- Cuando apenas se va formando el feto, ya esta la pequena
alma. Incluso cuando no es mas que sangre coagulada. Por
eso cuando hay un aborto, espontaneo o no, hay que purificar,
limpiar y cerrar el agujero energético. La gran alma, o ajayu
grande, se va del cuerpo fisico cuando morimos, en la dltima
exhalacion, cuando ya se puso tieso el cuerpo terrenal. Ingreso
al cuerpo cuando el feto tomaba su primera forma, cuando ya
era visible la primer forma del feto.

- Ahora hablemos de los mitos. Te pregunto por los mitos
porque son los que animan las historias, los que nos recuerdan
la conexion con lo sagrado. ¢Cual es el mito de la creacion de
los kallawayas, tienen alguno?

- El Mito de los Dadores de la Vida. Hay muchos Dadores de
Vida. La Pachamama, el Ankari, los Apus, la Princesa Suyamara.
Existen desde siempre. Y el mito dice que se juntaron a charlar.
Eran personas, como nosotros, mantienen la memoria, nos
cuidan, nos dan vida.

Vamos a contar: El Apu Tuana (que representa al fuego) vino
a charlar con el Apu Akamani (del viento y la nieve), y Tuana
va entristecido. El Akamani le da la bienvenida, lo saluda, y lo
invita a sentarse en un asiento de nieve.

- Pero que te pasa, que te veo entristecido.

- Si, estoy preocupado. Mi gente se esta portando mal. Se
pelean, se matan entre si, le pegan a los nifios. ¢Y aqui como

estan? - Aca igual, la gente se porta mal también.

- Mira, tanta rabia me llega, que tendré que tomar medidas
fuertes. Quiero que empiece una plaga de enfermedad.

- Veo que estas sufriendo. Yo he decidido mandar una sequia.

13



¢Me ayudarias?
- Si, tienes mi apoyo. Vamos a mandar un castigo.

- Pero falta un detalle. ¢Quién se va a recordar de nosotros si
todos mueren?

- Y nosotros nos alimentamos de eso.

- Tienes razon. Vamos a tenerlo en cuenta. No tocaremos al
extremo. Para que aprendan a valorarse.

- Asi quedamos.

Se va el Tuan4, y el Akamani complacido. Y asi comienzan los
castigos. Entreenemigossebuscan ayudaantelasenfermedades
y hambrunas. Todo es una calamidad. Y la Ginica planta que
sobrevive a la sequia es la Wachuma. La empezaron a comer.
Unica que tenia agua dentro de si, asi resisti6 la sequia. Sin
maldad, sin pensamientos malos, asi sobrevivieron los altimos,
se salvaron con eso. Por eso es sagrada la Wachuma.

14



2. LOS SIMBOLOS, SIGNIFICADOS, VISIONES
DEL WACHUMA

- ¢Que simbolos propios de los kallawaya podemos observar,
que los haya ustedes visto en visiones, o en estado de conexion
con la wachuma, y que los hayan plasmado en sus tejidos, en
sus vestimentas? ¢Qué significados les asignan, Aurelio?

Simbolo de la Wachuma

- Tenemos el simbolo de la Wachuma en diferentes disenos
(ilustraciones siguientes 1,2 y 3).

15



Ilustracion | Wachuma de 7+7 puntas sobre lineas del Infini-
to bordes verticales izquierda y derecha.

Tantos en prendas masculinas como femeninas, esta la
Wachuma, tal que en quechua le dicen “Waqra Pallay”,
restauracion. Tenemos el color rojo, “Poka”, al centro de
las puntas de Wachuma, una en direccién a Uray Wata (Este-
abajo), y la punta opuesta en direccion a Wichay Wata (Oeste-
arriba)

16



Simbolo del Kuntur

- Sigamos con el Kuntur Mallko. Representa a los Apus en
el mundo kallawaya. No significa el mundo de arriba, como
hacen en otras tradiciones. Y si se suefia con un céndor, se
debe cancelar la deuda energética con el Apu tutelar, el de
nacimiento. La deuda se puede cancelar en el Apu energético
del momento presente de cada uno, y es mensajero hacia el
Apu tutelar.

Ilustracion 4 Kuntur volando, cinta en sombrero

20



Simbolo del Eclipse

- El eclipse de Sol y Luna, cuando la Luna eclipsa al Sol, vistos
desdela Tierra, es como una union energética, sexual. Lo activo
y lo pasivo. No es negativa, sino todo lo contrario, es favorable.
Una mitad del simbolo es masculino, la otra mitad femenino, y
se encuentran unidos.

JMMMM%.
L TP

Ilustracion 8 Eclipse

La linea verde central es la vegetacion, y las azules ambos la-
dos, representan a los lagos.

24



Simbolo del Tayta Inti (Sol)

- Dador delaVida. Padre Sol. Puntualmente en esta ilustracion,
lo vemos como Chajchha Inti, los rayos como si fueran pelos.

/

AR

P

i

[lustracion 9 Tayta Inti, en sombrero

25



28

Simbolo de la Killa (Luna)

- Dador de la Vida. Femenina. Mama Killa.

doki
LT
i

L TH i
suant NV dadntd
. w Vikaman pl g R4

LT ITAAL (Ll L {

p

'™ My
. Jnu.uul'l' '

W | Vi ) M ' h
Ilustracion 12 Luna casi llena, cercana a ser llena



Simbolo de Via Lactea

30



32

Simbolo de Qutu (Pléyades)

i
i
i 1;“"""'
' 1 lt

i ¥ i'i
"

ik
L

' X o AN
& :-f- g ’ ’?" _ '@.
rar
203

'L oﬂ‘" !fﬂ"‘

2 s gy i FRa o Vg .'..'
Ilustracwn 16 Pleyades arriba con poco brlllo abajo a

brillo pleno (protegida por una linea de Wachauma y al lado
del Infinito)




Simbolo del Tercer Ojo

Son los Infinitos Ojos que son el borde de los tejidos.

[lustracion 18 Tercer Ojo como borde del tejido

35



3. EL CULTIVO Y USO DEL WACHUMA.
RITUALES, MESAS

- Como se cultiva la wachuma, que no es silvestre, Aurelio?

- Los que no conocen la Wachuma, la llaman “phuqru”, en
lengua quechua. La colocan en forma horizontal en la entrada
de sus huertas, o chacras, a modo de protecciéon como cualquier
planta con espinas. De alli, creceran verticalmente las nuevas
ramas, formando una pared protectora.

Los kallawayas, previa ceremonia, cortan una rama. Ni tan
vieja ni tan joven. Se elige bien, ni las wachumas viejas con
barbas que cuelgan hasta las piedras, ni las wachumas jovenes
tiernas.

Una vez traida la rama, y si se va a hacer uso medicinal, se
corta la cabeza, la cual se vuelve a plantar donde se desee
crezca otra wachuma. Con la rama descabezada, se procedera a
preparar una reduccion al fuego. Sino es para uso medicinal,
simplemente se planta la rama cortada, haciendo un hueco en
la tierra, y plantando alli verticalmente en el lugar, volviendo
a acercar la tierra.

Si la wachuma tuviera ramas malogradas, o sea, lastimadas,
cicatrizadas, habra que cortarlas, porque esta sufriendo. Y
plantarlas en nuevos sitios, sea en posicion vertical, aunque
también horizontal, pero esta ultima llevara mas tiempo a que
broten nuevas ramas.

Aqui en Lunlaya no cultivamos la Wachuma, se da en forma
silvestre.

- Que tipo de tierra debemos observar si lo cultivamos?
- La tierra no es necesaria que sea himeda. Mas bien seca,

39



sin necesidad de estar atento, y solo agregar agua de vez en
cuando y cuando la wachuma es pequefia. Con piedras, en
terrenos pedregosos va buscando su raiz en donde agarrarse.

- Que tipo de clima le gusta a la wachuma?

- Un clima ni de altiplano ni tropico, sino de un valle
intermedio de esta altura, 3200 msnm, y de desierto, como en
San Pedro de Atacama, donde logra adaptarse protegido entre
las paredes. Alli en ese desierto, fue plantado, no es silvestre.
En cambio, aqui en Lunlaya tenemos microclima, favorable,
seco en invierno, himedo en primavera, lluvias fuertes. Cada
temporada bien marcada.

- Qué usos tiene la Wachuma?

- Mi abuelo Manuel Ortiz, decia que, si una wachuma cae
naturalmente por el viento, es que va a haber lluvia torrencial.
Habra que guardar la lefia y prepararse para esa lluvia.

Como indicativo energético, funciona también. Las primeras
flores que da la Wachuma, esto es en diciembre y enero,
apuntaran en una direccion. Esa direccién que apunten sefiala
donde sera mas fértil, mas energético. Y tenemos 4 direcciones,
si nos paramos mirando al Este:

- Hacia el Este, hacia Abajo de donde estamos aqui, hacia el
tropico: Uray Wata

- Hacia el Oeste, hacia Arriba de donde estamos, hacia el
altiplano: Wichay Wata

- Hacia el Norte, hacia la Izquierda de donde estamos: Lluke
Wata

- Hacia el Sur, hacia la Derecha de donde estamos: Pana Wata.

40



Cada ano, las primeras flores de la wachuma indicaran que
Apu de esas direcciones, le dara su impronta al afio:

- Este, Apu Tuanéa: elemento Fuego

- Oeste, Apu Pachacota, elemento Agua.

- Norte, Apu Akamani, elemento Viento y nieve.
- Sur, Apu Sillaka, elemento Tierra.

Esto es el Wata Ioj. Cada afio cambia la energia, rotando, y
hay que estar atento a las flores primeras de la wachuma, y se
preguntara, ¢cudl es nuestro Wata Ioj este aio? Este afio 2023
indico al Este, habra mas calor, méas sequia.

La wachuma es como el Condor Mallku senalando las
direcciones. Si vemos un grupo de condores, 3, 4 o0 mas, que
vuelan en el tiempo del Ankari Pacha, esto es mediados del mes
de Julio a mediados del mes de septiembre en el calendario
gregoriano, en direccion Este por ejemplo, baja para llevar a la
princesa Suyaymara, el Agua.

Estas indicaciones son tomadas en cuenta para recoger las
plantas medicinales: de que lado fértil deberan recogerse.
Siendo el 90% de las plantas medicinales que usamos, silvestres
del lugar. Por ejemplo, la muna. Se ira a recogerla del lado
energético indicado para el ano. Estos pisos ecologicos son
indicados por la direccién de las flores de la wachuma.

También hay otros indicadores, como el Sankayo. Que es otro
cactus pequeiio, como el peyote, y se usan en otros ayllus donde
no hay wachuma. Por ejemplo, en los ayllu K’nlaya y Chijaya.
- Qué otros usos tienen la Wachuma?

- Especificamente, los kallawaya lo usan para fortalecer el
Ajayu, purificar, limpiar, en forma ceremonial o ritual. Y

41



medicinalmente también lo usan como antiinflamatorio, como
cataplasma para bajar hinchazones.

- Del uso ceremonial, en fiestas del calendario, o en usos
rituales especificos, ¢me querés contar?

- A demanda, cuando cada paciente pide purificar, limpiar, se
usa wachuma por ejemplo, en el ritual que incluye el paquete ,
por ejemplo, de la kuti mesa. Mismos los maestros kallawaya
deben purificarse tras volver de sus viajes donde atienden
pacientes, porque vienen con Hucha K’ipi, esa energia de
culpa, deudas energéticas, succiones que han hecho para sus
pacientes. Ademas de sahumarse en su casa tras llegar de cada
viaje, luego a los pocos dias, debera hacer el protocolo del
ritual de limpieza y purificacion, con otro maestro kallawaya, y
tal como indicamos en Ritual de Penas y Tristezas.

Ahora, hay un ritual propio, personal de la wachuma, cada
kallawaya lo hace a si mismo, para conexién. Hay muchas
maneras, y la que me ensefio mi abuelo es con fuego.

Cortamos la wachuma, con la ceremonia previa. Luego,
cortamos las espinas, y desprendemos la cascara (color verde
oscuro) como lo hariamos con una papa. Sacamos la parte
color verde claro de la piel, y queda la parte blanca y el hueso,
o tronco. Colocamos en una olla, solo la parte verde clara, ni
la carne blanca, ni el hueso. Tanto las espinas, como la cascara,
como la carne blanca y el hueso, son desperdicios que se
enterraran en la tierra, luego.

Ala olla, ademas agregamos el agua, que es 1.5 litros para una
persona. Tapamos la olla, y la llevemos a fuego fuerte, para
que hierva durante 2 horas. Atento a la primera espuma: Se
debe retirar toda espuma con un cucharon de madera, limpio.
No queremos espuma en la bebida. Cierto que también hay
wachumas de otras regiones que no generan espuma.

42



Si se quiere mas fuerte, se sigue cociendo, previamente
machacar los trozos hasta hacerlos papilla y agregando agua
de tiempo en tiempo si se reduce demasiado. Cuando mas
gelatinoso quede, mas fuerte sera el efecto al beberlo.

Se dejara enfriar. Y a beber. Generalmente sera de noche.
Sea solo o0 en compania de su esposa, o algin hijo. Es un acto
privado, no social. Se hace otro fuego, donde mirando al Este,
saludamos al abuelo fuego, lo challamos mojando los dedos en
la taza de bebida que sacamos de la olla. Lo mismo challamos a
las 4 direcciones, y finalmente a la Pachamama. Y luego recién
viene el primer sorbo. Y asi, podemos acompanar con musica
de algin instrumento musical, una zampona, o un bombo,
y seguir bebiendo, con la intencion propia y para terceros,
por ejemplo, los médicos kallawayas intencionan asi por sus
pacientes que han visitado en sus viajes.

- Que sentido tiene el Hombre para uds.?

- Manuel, mi abuelo, siempre dice que venimos de las Pléyades.
Nuestra mision es trabajar por nosotros mismosy abrir el tercer
ojo. Esto ultimo es lo que el ser humano no toma en cuenta en
este plano terrenal. La Wachuma nos da mas intuicion de que
hemos venido a esto. Al tomar wachuma alimentas tu tercer
ojo. Eso es a lo que nosotros hemos venido aqui. No es para
sufrir en los deseos del plano terrenal.

Lamentablemente nos hemos vuelto esclavos del tiempo y
los deseos. La wachuma y otras plantas fortalecen el espiritu
y tercer ojo. Te hace feliz, te hace bien. Es como cancelar la
deuda energética.

- Implica un trabajo con la Naturaleza?
- Claro que si, implica respetar a los animales, a la Tierra. Hoy
solo ven el dinero en el trato con animales, manipulacion,

maximizar ganancias. La mentalidad se ha disparado y estamos

43



muy enfermos de avidez . “Uy que lindas maderas vamos a
vender” , piensan al ver un bosque. No ven al 4rbol como un
Sacha Runa. “Hombre arbol”.

- Con respecto al ser humano y sus razas, y diferencias, como
es ese trabajo?

- Un solo color nos une y es el color rojo. El de la espiritualidad.
Hasta los animalitos tienen sangre. Y nos unimos con ese color.
Por eso nos vestimos siempre de rojo, ceremonialmente.

- Cual es la vision del futuro de los Kallawaya?

- Mi abuelo decia que vivimos lo chiquito, el Sik’'u Tutu, lo
Visible. Otro es el lo Inmenso, lo grande, K’atu Tutu. Por eso
ofrendamos mesa para el mundo del Hanan Pacha, el K’'atu
Tutu, lo Invisible. Cuando queremos ver mas alla, tomamos
Wachuma y me monto en la vision del espacio, llego a otros
planetas, llego al Rio de Estrellas, la Via Lactea. Solo soy un
viajero del mas alla.

- De donde surge el K’atu Tutu?

- Todo tuvo un principio, pero no tendra un final. Cuando el Sol
caminaba por la Tierra, jugaba con la chica, y de tanto jugar, le
arrojo ceniza. Entonces, este Sol y Luna andaban por la Tierra
y estan vivos, son parte de nuestra vida decian los abuelos, los
Dadores de la Vida llamaban. Y los animales hablaban con los
hombres.

- Los hombres vienen de las Pléyades, pero ¢vuelven a ellas al
morir, en el plano espiritual?

- Mi abuelo decia, ahorita es el infierno, es frio, es calor, es

sembrar. Para nosotros no hay entierro, es sembrar, el cuerpo
inerte a la tierra. Y el espiritu se va al Paraiso de los Apus.

44



El Apu Invisible del Apu Terrenal. Por ejemplo, como médico
kallawaya, el Apu tutelar es el Apu Sillaka. Los espiritus de los
médicos kallawayas van al Apu Sillaka, en su Paraiso. Por eso
invocamos a la energia viva de esos ancestros, mencionando
sus nombres. Makin Manta. Energia de las Manos.

De mano de, por ejemplo Manuel Ortiz, de mano del medico
sanador que ha estado, en las cuatro direcciones, invocando
su energia, sanamos. Lo mismo para las plantas, también
invocamos en las 4 direcciones y después a la madre Tierra
y abuelo Fuego, y recién metes a tu copita. El espiritu de las
plantas esta sobre la Madre Tierra.

- La energia de los animales también?

- Todos los animales tienen Illa. Es como un dios. Los humanos
tenemos Illa también. Incluso si es un enano en tamafio, y
mujer, es Warmi Illa. Cuando carneas una vaca, para comer, le
das coca, le pides perdén para tomar su energia. Y luego cortas.
Con su sangre challas a sus Illas, y en su lugar de pastoreo,
chayas. Illa es su dios, pues.

- Las piedras también sirven para sanar entonces.

- Las piedras te pueden sanar porque han vivido mas tiempo
que nosotros, el pasado que no hemos conocido. Esas piedras
si lo han conocido. La piedra es hembra y macho. Nosotros
practicamos la medicina cruzada: La piedra macho a la mujer,
y la piedra hembra al hombre.

Todos los cristales bajo tierra son considerados alimentos
hembra, energias femeninas -los tubérculos, son hembra,
por ejemplo, y los cereales son masculinos-. Volviendo a las
piedras, a los que estan energizados con fuerza masculina,
por el sol, arriba de la superficie de la tierra, son considerados
masculinos. A las que estan bajo tierra, las energiza la Luna, y
son femeninas.

45



4. EL TIEMPO: CALENDARIO, FIESTAS,
CEREMONIAS

Cada fiesta del calendario ceremonial es una ocasion para
festejar la particularidad de la energia sagrada. Los dioses son
atemporales, eternos, y, sin embargo, el hombre se toma un
tiempo ceremonial para conmemorarlos, para no olvidarlos.
Es el dia de la fiesta particular segiin la Chakana Sagrada. Y los
festejos, duran dias y dias.

Por ejemplo, el Chakana Raymi, del 3 de mayo que toco en este
ano 2023. Musica y danza, como veremos a continuacion.

47



5. EN LA MUSICA Y LA DANZA: SIMBOLOS
SAGRADOS PRESENTES

Los simbolos sagrados de las visiones del Wachuma estan
presentes en los ponchos, sombreros, awayos, y bolsos de

transporte que cada ayllu (comunidad) lleva con orgullosa
identidad.

Esos simbolos vivos se muestran en las orquestas, propias
de cada ayllu, para interpretar musica compuesta para los
instrumentos de viento como zamponas y de percusion
como bombos. Es al compas de cada cancién, y marchando
ritmicamente en circulo cerrado, los musicos inician,
despliegan y terminan cada canci6n, girando para un lado,
luego marchando para el otro, hasta que el director de orquesta,
que toca la zampoina mas larga, da por cerrado el tema.

Una danza circular de los musicos de la orquesta, que convoca a
otros danzantes hacia adentro del circuloy en pareja, masculino
— femenino. Siempre la complementariedad presente en el
movimiento.

49



6. REFLEXIONES FINALES

De estas charlas con Aurelio, representante de los pueblos
originarios de nuestro territorio, recupero ese mito de toda
cultura vinculada profundamente a sus raices, basada en el
respeto a la Naturaleza, a reconocerse Uno con el Uno. El
estar en la Naturaleza, es salud. El volver a ella, para quienes
se alienaron, es volver a recuperar la salud. Es vida.

Es muy diferente este mito de nuestra tierra, de nuestros
originarios, por oposicion, a aquel otro mito orientalista, que
llego desde Europa, un mito para un grupo social que se ve
a si mismo separado de la Naturaleza, trashumante, y que
se asigna el rol del dominio sobre la misma, y que ve solo
objetivos capitalistas, de explotacion. Es el mito del hombre
blanco cuando llega a estas tierras, la expoliacién monetaria.

Me recuerdo a mi mismo las palabras de Joseph Campbell,
ese magnifico mitélogo norteamericano, sobre que debemos
encontrar un nuevo mito, superador, que nos vuelva a la
Naturaleza, usando nuestra capacidad de reflexionar, de
abstraer. “Necesitamos mitos que identifiquen al individuo
con el planeta, y no con su grupo local. Es necesario oir la voz
de la razon”.

Y las de Manuel, abuelo de Aurelio. “El Tiempo no pasa,
nosotros pasamos el Tiempo”. Que no se me pase mi tiempo
sin haber encontrado ese mito.

57



7. PEQUENO DICCIONARIO REFERENCIAL

Ankari: Dios Viento. Quien lleva las ofrendas a los Apus mas
lejanos, a los que no se mencionaron, a los lugares que no se
han ofrendado. Las ofrendas son alimento para los espiritus.

Ajayu: Es el Alma, y la hay pequena y grande, pequeno ajayu y
gran ajayu.

Apu: Sin6nimo de Watayuq. Lugar sagrado. Lugarniyugq.
Ayllu: Es la Comunidad.

Chakana: Puente entre el mundo espiritual y material. Camino
a las energias desde el Kai Pacha al Hanaq Pacha.

Chaqgra: Huerta de cultivo. Terreno.
Hanaq Pacha: Mundo de Arriba, Mundo de las Estrellas,
donde estan el Sol, la Luna, la Via Lactea. De la princesa de las

Estrellas, Kullur T’alla.

Huak’a: Habitante duefio del lugar. Solo aplicado al Mundo de
Abajo, segtn la ciencia de la medicina kallawaya.

Illapa: Dios Rayo. Del Mundo de Arriba. Puede elegir o puede
matar al caer sobre una persona.

Inti: Sol
Kai Pacha: Mundo fisico, terrenal.
Kallawaya: El que porta la medicina.

Kapachu: Bolso de medicina, farmacia kallawaya.

59



Killa: Luna

Kuntur: Condor

Kuraq: Mayor

Mallku: Lider

Makinmanta: Energia de las manos

Mayu: Rio.

Pacha: Espacio-Tiempo

Pachamama: Madre Tierra, la princesa Pakasmili.
Qutu: Pléyades

Qhairi : Hombre

Quillur Mayu: Rio de las Estrellas. Via Lactea.

Quillur T’alla: La Princesa de las Estrellas. Ella camina a la
noche en el Rio de las Estrellas.

Runa: Gente

Sullk’a: Menor

Sullk’a Mallku: Lider menor
Surkus: Surco. Vientos. Canales.
Tayta: Padre, Gran Padre

Ukhu Pacha: Mundo de Abajo. Ukhu: Abajo. Pacha: Espacio-
Tiempo. Mas los seres que habitan en cada lugar. Es masculino,

60



el dios de este mundo, Pharanki. Asi se llama la huaca. Es quien
come la hucha que se arroja en el ritual correspondiente.

Wachuma: También se le llama San Pedro. Raiz de la palabra
Wachu: surkus. También es tarea.

Wata: El ano. Ejemplo, Watayuq, duefio del afio.
Warayuu: Cargo administrativo.

Wara: baston de mando. El que tiene el bastén de mando en 1
ayllu.

Warmi: Mujer.
Wasi: Casa.

Yuq: Dueno.

61



8. AGRADECIMIENTOS

Especialmente a Aurelio Ortiz Huaricallo, y su familia en
Lunlaya, provincia de Bautista Saavedra, departamento de La
Paz, Bolivia, por su apertura y palabras en la transmision de
saberes de su nacion kallawaya.

A Liliana Hernandez Coronado, compaiera dispuesta, atenta,
paciente, ella entiende de mi atencién plena cuando estoy
editando libros. También es la maquetadora de este libro, por
supuesto.

A Andrea Pinto Alzerreca, ilustradora de la acuarela del inicio
de este libro y antropoéloga. Es a partir de su tesis de grado, que
me entero de la existencia de Aurelio Ortiz, y su accesibilidad
al hablar y escribir en castellano.

63



9. BIBLIOGRAFIA CONSULTADA

- Campbell, Joseph. El poder del mito. 2017, edicion castellana
en e-book. Del original en inglés, 1991, traduccion de Cesar
Aira. ISBN digital 978-84-946452-8-0. Capitan Swing Libros.
Kindle Edition.

- Mauss, Marcel y Hubert, Henri. El sacrificio. Magia, mito y
razon. Traduccion al castellano, y edicion por Ricardo Abduca.
2010, Las Cuarenta. Argentina. ISBN 978-987-1501-30-4

- Pinto Alzerreca, Andrea; Rodas Arano, Carla Virginia
[Tutora] “Abuelo San Pedro”. (Universidad Mayor de San
Andrés. Facultad de Ciencias Sociales. Carrera de Antropologia
y Arqueologia, 2016) Tesis de grado.

- Rosing, Ina. (1995). La Mesa Blanca Callawaya. Contribuciéon
al anélisis, observaciones intraculturales y transculturales. Los
Amigos del Libro, La Paz, Bolivia. ISBN: 8483702177

- Rosing, Ina. Defensa y perdicion: la curacion negra, rituales
nocturnosde curaciéon enlos Andesbolivianos. Iberoamericana;
2008. ISBN: 9788484893622

- Rosing, Ina. Introduccién al mundo callawaya: curacidon
ritual para vencer penas y tristezas Cochabamba : Los Amigos
del Libro; 1990. ISBN: 8483701723.

65



INDICE

INTRODUCCION 7

1.

2.

LO SAGRADO, EL MITO, ELALMAY EL SACRIFICIO 11

LOS SiMBOLOS, SIGNIFICADOS, VISIONES DEL WACHUMA 15
Simbolo de la Wachuma 15

Simbolo del Kuntur 20

Simbolo del Eclipse 24

Simbolo del Tayta Inti (Sol) 25

Simbolo de la Killa (Luna) 28

Simbolo de Via Lactea 30

Simbolo de Qutu (Pléyades) 32

Simbolo del Tercer Ojo 35

. EL CULTIVO Y USO DEL WACHUMA. RITUALES, MESAS 39
. ELTIEMPO: CALENDARIO, FIESTAS, CEREMONIAS 47

. EN LA MUSICA Y LA DANZA: SIMBOLOS SAGRADOS

PRESENTES 49

. REFLEXIONES FINALES 57
. PEQUENO DICCIONARIO REFERENCIAL 59
. AGRADECIMIENTOS 63

. BIBLIOGRAFIA CONSULTADA 65

67



