
“Wachuma: Mito, Ritos,
Símbolos, Uso para los

Kallawayas. Charlas con
Aurelio Ortiz.”

Por Martín D Cernadas

   Extracto reducido de descarga gratuita



Cernadas, Martín D
      Wachuma: Mito, Ritos, Símbolos, Uso para los Kallawayas. 
Charlas con Aurelio Ortiz/ Liliana Hernández Coronado, Martín D 
Cernadas; editor literario Darío Toba. - 1a ed. - Ciudad Autónoma de 
Buenos Aires : Martín D Cernadas, 2023. 
      61 p; 21 x 14 cm

ISBN: 978-987-88-9208-5

Acuarela de Wachuma por Andrea Pinto Alzerreca

Wachuma: Mito, Ritos, Símbolos, Uso para los Kallawayas. Charlas 
con Aurelio Ortiz
Safecreative 14/05/2023 2305144315828 

  (@) Todos los derechos reservados.
  Precio de venta sugerido es el valor de reposición.
  Se permite su reproducción.
  Impreso por Cooperativa Esquina Libertad, Valentín Viasoro 1651, 
  CABA, Argentina.



7

INTRODUCCIÓN  

Estas son charlas con Aurelio Ortiz Huaricallo, kallawaya, 
medico tradicional ritualista nativo, entre su gente. Agricultor 
también, habitante de las tierras del valle intermedio entre el 
altiplano y el trópico, en la provincia de Bautista Saavedra, 
norte de Bolivia, límite con Perú. Comunidad de Lunlaya, 
próxima a Charazani. Habla perfectamente el castellano, con 
la cadencia tranquila de todos los pueblos pequeños y casi 
aislados.   

Él vive con Faustina Ramos, su esposa. La llaman Justina, 
porque los quechua-hablantes no pueden pronunciar la “F”, y 
usan la “J”.  Todo el mundo en su pueblo, la llama Justina. Y 
Aurelio se entero que su nombre real es Faustina al momento 
de presentar la libreta civil al cura, cuando se casaron.

Aurelio tuvo que bautizarse antes de casarse por la Iglesia.  A 
sus 22 años, se bautizó, porque hasta entonces los kallawayas 
no admitían el bautismo por Iglesia.  

Han tenido 5 hijos, quienes ya no viven en la casa familiar, de 
hecho, el más joven está haciendo el servicio militar, cerca de 
la capital nacional, La Paz. Viven en la propiedad comunitaria 
del ayllu, donde tienen sus tierras y casas heredadas 
ancestralmente.  

En lo político, él ha sido máxima autoridad de todos los 
ayllus kallawaya (más de 70 comunidades) hacia el año 2001. 
Comenzó en su ayllu con cargos pequeños, cumpliendo el 
último cargo de nombre Warayuu. Luego, siguió, fue llevado 
como candidato para manejar 10 ayllus, Sullk’a Mallku, siendo 
elegido por un período de 2 años.  

Aurelio escribía las actas de la gestión comunitaria, 
porque los miembros de la comunidad no sabían escribir. 



8

Afortunadamente, Aurelio había concurrido al bachillerato, 
sabía leer y escribir castellano. Además, se formó en Derecho 
Indígena en la Universidad de Cochabamba, una educación 
alternativa por entonces, casi clandestina, con todo lo que 
implicaba eso en los tempranos años de la década del 80, con 
Bolivia bajo dictadura militar, en un contexto internacional de 
Guerra Fría y de movimientos revolucionarios.  

Su experiencia de gestión comunitaria, le permitió entender 
la falta de alma, de ajayu, en los propios representantes de 
los ayllus, de las comunidades en ese entonces.  Por caso - se 
acercaba la fiesta del 7 de agosto, y como Charazani es capital 
de la provincia, por entonces con prefectos elegidos a dedo 
desde la capital nacional, cuando tuvo su primer examen. 

Conoció que los líderes originarios expresaban que vivían en 
una explotación. Que tenían que cargar palos de eucalipto al 
hombro, obligados, para levantar el cerco para la corrida de 
toros, una fiesta de españoles y criollos. Cada ayllu era obligado 
a cumplir con trabajo esclavo. Quien no obedecía, era arrestado 
con cárcel. Todo era chantaje y trampa con esos Sullk’a Mallku 
que eran mestizos también elegidos por el prefecto.  

Cuando él fue elegido, como nativo, Sullk’a Mallku, tuvo que 
lidiar con estas cuestiones. Y tratar con el prefecto, mestizo 
como de costumbre. Estamos hablando de 1997-1998. Fue 
entonces que tuvo que comunicarle al prefecto, que ningún ayllu 
iba a seguir participando de fiestas criollas.  Tuvo amenazas de 
ser informado al Ministerio de Gobierno, si se participaba o no 
de las fiestas patrias, “como buenos ciudadanos bolivianos”. 

Aurelio reunió a los 10 dirigentes de sus ayllus, para ser serios 
y claros, y hacer cumplir la decisión comunitaria entre todos. A 
través de un acta, firmada y sellada por las 10 autoridades. “Si 
no es ritual, siendo que no es costumbre, pues no se colaborará”, 
más siendo una imposición mestiza. Aurelio redacto en el acta 
la decisión, y los porqués.   



9

El prefecto lo buscó con la policía, para arrestarlo, con el cargo 
de no respetar la identidad de la fiesta patria. La respuesta de 
Aurelio, es que él era kallawaya, y que tenía de apoyo de todas 
las 10 comunidades. Siendo que solo había 2 policías, iba a ser 
difícil para el prefecto controlar un alzamiento indígena. 

Con amenazas de actuar contra el estado provincial y nacional, 
y muchos etcéteras, finalmente, no lo arrestaron. Mostrándole 
el acta comunitaria, y con el objetivo de hacer cumplir la 
decisión de los originarios, cerraron el tema. Los mestizos de 
Charazani empezaron a mirar con desconfianza a Aurelio, pero 
todos los demás ayllus comunitarios, lo aplaudieron.  

Finalizado el mandato de Sullk’a Mallku, los 10 lideres lo 
postularon para ser elegido Kuraq Mallku, o sea, de los 70 
ayllus kallawayas. 

Aurelio quería ir como miembro al consejo comunitario de toda 
la nación, hasta que, al momento de elegirlo, se enfilaron tras 
de si, la mayoría de los que votaban, con el objeto de fortalecer 
la región kallawaya a través de la medicina kallawaya.   ¿Como 
fue la elección? Todos los candidatos elegibles se paraban al 
frente del consejo comunitario, y al momento de la votación, 
se enfilaban atrás del candidato de preferencia. 

Aurelio no podía creer, que, poco a poco, y sin intención de 
ganar, la fila de quienes se formaron detrás de él, era la más 
larga.  El que presidia el consejo, le comunico que había ganado, 
con más de 300 electores. Entre entristecido y nervioso, 
Aurelio recibe las felicitaciones del líder de Amarete, el pueblo 
guerrero. Esto fue del año 1999 al 2000. Aurelio tenía casi 35 
años. Época donde el presidente de la República de Bolivia era 
Sánchez de Losada, aun hoy prófugo de la justicia. Evo Morales 
aun no llegaba a ser conocido siquiera. 

Impulsor a nivel comunitario de la autogestión comunitaria, 
tuvo que lidiar con las visiones liberales en pugna por esa 



10

época, en los propios ayllus.  

Hoy cuenta con 55 años. Yo llego exactamente el día de su 
cumpleaños, 30 de abril del 2023, a su casa, a preguntarle 
si quiere darle forma a un libro donde se hable de la planta 
sagrada Wachuma, y de todos los porqués de lo sagrado en la 
cultura kallawaya.  

Afortunadamente, ha dicho que sí. “Nuestras manos elaboraran 
esos párrafos”.    



11

1. LO SAGRADO, EL MITO, EL ALMA Y EL 
SACRIFICIO  

- Aurelio, te quiero preguntar por lo sagrado. ¿Qué es lo 
sagrado para los kallawaya? Pregunto esto porque para cada 
sociedad o pueblo, varia lo que definen como sagrado. Suele ser 
lo apartado, lo prohibido, aquello que genera un sentimiento 
de amor, respeto, temor, un sentimiento fuerte que puede ser 
con gestos y pensamientos. ¿La wachuma es sagrada en ese 
sentido? 

- Lo sagrado es como un espíritu, más allá de lo terrenal. En el 
ajayu (alma) de la wachuma está el espíritu de los ancestros, 
una fuerza espiritual, su memoria. No es del plano material, y 
fortalece a la persona. Sirve para purificar, limpiar. Purificamos, 
limpiamos, con los deseos que la persona traiga. 

- Por ejemplo, en el Ritual de Penas y Tristezas, la persona 
deposita una liberación de lo que traba su vida. Existe una 
esperanza de intercambiar, un cambio de energía. 

- Estar cotidianamente en el entorno natural, ofrendar una 
mesa blanca (un ritual donde se peticionan intenciones 
favorables para que todo salga bien), es como cancelar una 
deuda de energía. Cuando decimos Pachamama, es ponernos 
en equilibrio.   Otro ejemplo, el Ritual de Recojo de Plantas, se 
hace antes, incluso antes de tocar la wachuma, y tiene como 
objetivo pedir permiso. 

Entregamos 2 quintus (cada quintu es un pequeño nido de 
algodón con 12 hojas de coca seleccionadas dentro del mismo) y 
se entierra en un hueco, frente a la planta. Se suma la intención, 
que puede ser en palabra hablada o en pensamiento, decirle el 
para qué. ¿Por qué cortarla? ¿Por qué pedimos?.  Para pedir 
fortaleza, contra la angustia, a uno mismo o a otro.   Para uno 
mismo, para reforzar las fuerzas, esas fuerzas que pueden 



12

haber succionado por tratar con personas que vienen a pedir 
rituales. Se busca equilibrar en ese caso.
  
- Al ingerir la wachuma, durante el sacrificio de la planta que se 
hace en la ceremonia, ¿su espíritu pasa a la persona? 

- El espíritu de la wachuma pasa a la persona que lo ingiere, 
liquido o en polvo. A los 2 ajayus (almas) de la persona, y se 
siente un cosquilleo que baja hacia las piernas, para después 
volver a subir. Es el movimiento de la energía. Todos los 
kallawayas así lo ven: el flujo energético pasando por los 
chakras. 

- Hay rituales positivos y rituales negativos. ¿Se usa wachuma 
en la mesa gris, en el kuti? (Ritual para neutralizar energías 
negativas) 

- También sirve para la kuti mesa. Se usa un pedacito de 
wachuma allí, en el paquete que se ofrece. Es purificador, 
limpiador, tanto de lo social , con sus envidias por ejemplo, 
como con los auto embrujos, auto creencias de una persona 
que se engaña a sí misma. Hay que cuidar el pensamiento, las 
palabras, las acciones. Mas incluso en el momento del ritual. La 
kuti mesa es compensación, protección, neutralización contra 
acciones o estancamientos.  Se vuelve a poner en movimiento la 
energía estancada. El pequeño ajayu (el alma pequeña) es tan 
frágil que nos hace pensar y sentir el propio cuerpo físico. Se 
sale del cuerpo físico, no solo por sustos, también por ejemplo 
por actos sexuales, de otros que se alimentan con lo sexual. 
O debido a una discusión fuerte, y el recuerdo recurrente que 
se tiene de ese momento. Un niño maltratado, si se le dice 
algo, termina creyendo eso. Un trauma, lo deja condicionado. 
Incluso al ir a un hospital, si el medico le da un pronostico 
fatalista, la persona saldrá cabizbaja, triste, desanimada. 

- Hablemos del alma. Para los kallawayas, cuantas almas hay, 
cuando se incorporan al ser humano, o sea, ¿en la concepción, 



13

en el feto?  

- Cuando apenas se va formando el feto, ya esta la pequeña 
alma. Incluso cuando no es mas que sangre coagulada. Por 
eso cuando hay un aborto, espontaneo o no, hay que purificar, 
limpiar y cerrar el agujero energético. La gran alma, o ajayu 
grande, se va del cuerpo físico cuando morimos, en la última 
exhalación, cuando ya se puso tieso el cuerpo terrenal.   Ingresó 
al cuerpo cuando el feto tomaba su primera forma, cuando ya 
era visible la primer forma del feto.  

- Ahora hablemos de los mitos. Te pregunto por los mitos 
porque son los que animan las historias, los que nos recuerdan 
la conexión con lo sagrado. ¿Cual es el mito de la creación de 
los kallawayas, tienen alguno?   

- El Mito de los Dadores de la Vida. Hay muchos Dadores de 
Vida. La Pachamama, el Ankari, los Apus, la Princesa Suyamara. 
Existen desde siempre. Y el mito dice que se juntaron a charlar. 
Eran personas, como nosotros, mantienen la memoria, nos 
cuidan, nos dan vida.  

Vamos a contar: El Apu Tuaná (que representa al fuego) vino 
a charlar con el Apu Akamani (del viento y la nieve), y Tuaná 
va entristecido. El Akamani le da la bienvenida, lo saluda, y lo 
invita a sentarse en un asiento de nieve. 

- Pero que te pasa, que te veo entristecido. 

- Si, estoy preocupado. Mi gente se esta portando mal. Se 
pelean, se matan entre sí, le pegan a los niños. ¿Y aquí como 
están? - Acá igual, la gente se porta mal también. 

- Mira, tanta rabia me llega, que tendré que tomar medidas 
fuertes. Quiero que empiece una plaga de enfermedad. 

- Veo que estas sufriendo. Yo he decidido mandar una sequía. 



14

¿Me ayudarías? 

- Si, tienes mi apoyo. Vamos a mandar un castigo. 

- Pero falta un detalle. ¿Quién se va a recordar de nosotros si 
todos mueren?  

- Y nosotros nos alimentamos de eso. 

- Tienes razón. Vamos a tenerlo en cuenta. No tocaremos al 
extremo. Para que aprendan a valorarse.  

- Así quedamos. 

Se va el Tuaná, y el Akamani complacido. Y así comienzan los 
castigos. Entre enemigos se buscan ayuda ante las enfermedades 
y hambrunas. Todo es una calamidad. Y la única planta que 
sobrevive a la sequía es la Wachuma. La empezaron a comer. 
Única que tenía agua dentro de sí, así resistió la sequía. Sin 
maldad, sin pensamientos malos, así sobrevivieron los últimos, 
se salvaron con eso. Por eso es sagrada la Wachuma.     



15

2. LOS SÍMBOLOS, SIGNIFICADOS, VISIONES 
DEL WACHUMA  

- ¿Que símbolos propios de los kallawaya podemos observar, 
que los haya ustedes visto en visiones, o en estado de conexión 
con la wachuma, y que los hayan plasmado en sus tejidos, en 
sus vestimentas? ¿Qué significados les asignan, Aurelio? 

Símbolo de la Wachuma  

- Tenemos el símbolo de la Wachuma en diferentes diseños 
(ilustraciones siguientes 1,2 y 3). 



16

Tantos en prendas masculinas como femeninas, esta la 
Wachuma, tal que en quechua le dicen “Waqra Pallay”, 
restauración.  Tenemos el color rojo,   “Poka”, al centro de 
las puntas de Wachuma, una en dirección a Uray Wata (Este-
abajo), y la punta opuesta en dirección a Wichay Wata (Oeste-
arriba) 

 Ilustración 1 Wachuma de 7+7 puntas sobre líneas del Infini-
to bordes verticales izquierda y derecha.



20

Símbolo del Kuntur

- Sigamos con el Kuntur Mallko. Representa a los Apus en 
el mundo kallawaya. No significa el mundo de arriba, como 
hacen en otras tradiciones.  Y si se sueña con un cóndor, se 
debe cancelar la deuda energética con el Apu tutelar, el de 
nacimiento. La deuda se puede cancelar en el Apu energético 
del momento presente de cada uno, y es mensajero hacia el 
Apu tutelar.

Ilustración 4 Kuntur volando, cinta en sombrero



24

Símbolo del Eclipse

- El eclipse de Sol y Luna, cuando la Luna eclipsa al Sol, vistos 
desde la Tierra, es como una unión energética, sexual. Lo activo 
y lo pasivo. No es negativa, sino todo lo contrario, es favorable. 
Una mitad del símbolo es masculino, la otra mitad femenino, y 
se encuentran unidos.

Ilustración 8 Eclipse

La línea verde central es la vegetación, y las azules ambos la-
dos, representan a los lagos. 



25

Símbolo del Tayta Inti (Sol)

- Dador de la Vida. Padre Sol. Puntualmente en esta ilustración, 
lo vemos como Chajchha Inti, los rayos como si fueran pelos.

Ilustración 9 Tayta Inti, en sombrero



28

Símbolo de la Killa (Luna) 

- Dador de la Vida. Femenina. Mama Killa.

Ilustración 12 Luna casi llena, cercana a ser llena



30

Símbolo de Vía Láctea

Ilustración 14 Wincha, con Vía Láctea al centro



32

Símbolo de Qutu (Pléyades)

Ilustración 16 Pléyades, arriba con poco brillo, abajo a 
brillo pleno (protegida por una línea de Wachauma y al lado 
del Infinito)



35

Símbolo del Tercer Ojo

Son los Infinitos Ojos que son el borde de los tejidos. 

Ilustración 18 Tercer Ojo como borde del tejido



39

3. EL CULTIVO Y USO DEL WACHUMA.  
RITUALES, MESAS

- Como se cultiva la wachuma, que no es silvestre, Aurelio?

- Los que no conocen la Wachuma, la llaman “phuqru”, en 
lengua quechua. La colocan en forma horizontal en la entrada 
de sus huertas, o chacras, a modo de protección como cualquier 
planta con espinas. De allí, crecerán verticalmente las nuevas 
ramas, formando una pared protectora.

Los kallawayas, previa ceremonia, cortan una rama. Ni tan 
vieja ni tan joven. Se elige bien, ni las wachumas viejas con 
barbas que cuelgan hasta las piedras, ni las wachumas jóvenes 
tiernas. 

Una vez traída la rama, y si se va a hacer uso medicinal, se 
corta la cabeza, la cual se vuelve a plantar donde se desee 
crezca otra wachuma. Con la rama descabezada, se procederá a 
preparar una reducción al fuego.  Si no es para uso medicinal, 
simplemente se planta la rama cortada, haciendo un hueco en 
la tierra, y plantando allí verticalmente en el lugar, volviendo 
a acercar la tierra.
 
Si la wachuma tuviera ramas malogradas, o sea, lastimadas, 
cicatrizadas, habrá que cortarlas, porque esta sufriendo. Y 
plantarlas en nuevos sitios, sea en posición vertical, aunque 
también horizontal, pero esta ultima llevara más tiempo a que 
broten nuevas ramas.

Aquí en Lunlaya no cultivamos la Wachuma, se da en forma 
silvestre.

- Que tipo de tierra debemos observar si lo cultivamos?

- La tierra no es necesaria que sea húmeda.  Mas bien seca, 



40

sin necesidad de estar atento, y solo agregar agua de vez en 
cuando y cuando la wachuma es pequeña. Con piedras, en 
terrenos pedregosos va buscando su raíz en donde agarrarse.

- Que tipo de clima le gusta a la wachuma?

- Un clima ni de altiplano ni trópico, sino de un valle 
intermedio de esta altura, 3200 msnm, y de desierto, como en 
San Pedro de Atacama, donde logra adaptarse protegido entre 
las paredes. Allí en ese desierto, fue plantado, no es silvestre.  
En cambio, aquí en Lunlaya tenemos microclima, favorable, 
seco en invierno, húmedo en primavera, lluvias fuertes. Cada 
temporada bien marcada.

- Qué usos tiene la Wachuma?

- Mi abuelo Manuel Ortiz, decía que, si una wachuma cae 
naturalmente por el viento, es que va a haber lluvia torrencial. 
Habrá que guardar la leña y prepararse para esa lluvia.
 
Como indicativo energético, funciona también. Las primeras 
flores que da la Wachuma, esto es en diciembre y enero, 
apuntaran en una dirección. Esa dirección que apunten señala 
donde será más fértil, más energético. Y tenemos 4 direcciones, 
si nos paramos mirando al Este:

- Hacia el Este, hacia Abajo de donde estamos aquí, hacia el 
trópico: Uray Wata

- Hacia el Oeste, hacia Arriba de donde estamos, hacia el 
altiplano: Wichay Wata

- Hacia el Norte, hacia la Izquierda de donde estamos: Lluke 
Wata

- Hacia el Sur, hacia la Derecha de donde estamos: Paña Wata.



41

Cada año, las primeras flores de la wachuma indicaran que 
Apu de esas direcciones, le dará su impronta al año:

- Este, Apu Tuaná: elemento Fuego

- Oeste, Apu Pachacota, elemento Agua.

- Norte, Apu Akamani, elemento Viento y nieve. 

- Sur, Apu Sillaka, elemento Tierra.

Esto es el Wata Ioj. Cada año cambia la energía, rotando, y 
hay que estar atento a las flores primeras de la wachuma, y se 
preguntara, ¿cuál es nuestro Wata Ioj este año? Este año 2023 
indico al Este, habrá más calor, más sequía.

La wachuma es como el Condor Mallku señalando las 
direcciones. Si vemos un grupo de cóndores, 3, 4 o más, que 
vuelan en el tiempo del Ankari Pacha, esto es mediados del mes 
de Julio a mediados del mes de septiembre en el calendario 
gregoriano, en dirección Este por ejemplo, baja para llevar a la 
princesa Suyaymara, el Agua.

Estas indicaciones son tomadas en cuenta para recoger las 
plantas medicinales: de que lado fértil deberán recogerse. 
Siendo el 90% de las plantas medicinales que usamos, silvestres 
del lugar. Por ejemplo, la muña. Se ira a recogerla del lado 
energético indicado para el año.  Estos pisos ecológicos son 
indicados por la dirección de las flores de la wachuma.

También hay otros indicadores, como el Sankayo. Que es otro 
cactus pequeño, como el peyote, y se usan en otros ayllus donde 
no hay wachuma. Por ejemplo, en los ayllu K’nlaya y Chijaya.
- Qué otros usos tienen la Wachuma?

- Específicamente, los kallawaya lo usan para fortalecer el 
Ajayu, purificar, limpiar, en forma ceremonial o ritual. Y 



42

medicinalmente también lo usan como antiinflamatorio, como 
cataplasma para bajar hinchazones.
 
- Del uso ceremonial, en fiestas del calendario, o en usos 
rituales específicos, ¿me querés contar?

 - A demanda, cuando cada paciente pide purificar, limpiar, se 
usa wachuma por ejemplo, en el ritual que incluye el paquete , 
por ejemplo, de la kuti mesa.  Mismos los maestros kallawaya 
deben purificarse tras volver de sus viajes donde atienden 
pacientes, porque vienen con Hucha K’ipi, esa energía de 
culpa, deudas energéticas, succiones que han hecho para sus 
pacientes. Además de sahumarse en su casa tras llegar de cada 
viaje, luego a los pocos días, deberá hacer el protocolo del 
ritual de limpieza y purificación, con otro maestro kallawaya, y 
tal como indicamos en Ritual de Penas y Tristezas.

Ahora, hay un ritual propio, personal de la wachuma, cada 
kallawaya lo hace a si mismo, para conexión. Hay muchas 
maneras, y la que me enseño mi abuelo es con fuego. 

Cortamos la wachuma, con la ceremonia previa. Luego, 
cortamos las espinas, y desprendemos la cascara (color verde 
oscuro) como lo haríamos con una papa.  Sacamos la parte 
color verde claro de la piel, y queda la parte blanca y el hueso, 
o tronco.  Colocamos en una olla, solo la parte verde clara, ni 
la carne blanca, ni el hueso. Tanto las espinas, como la cascara, 
como la carne blanca y el hueso, son desperdicios que se 
enterraran en la tierra, luego.  

A la olla, además agregamos el agua, que es 1.5 litros para una 
persona. Tapamos la olla, y la llevemos a fuego fuerte, para 
que hierva durante 2 horas. Atento a la primera espuma: Se 
debe retirar toda espuma con un cucharon de madera, limpio. 
No queremos espuma en la bebida. Cierto que también hay 
wachumas de otras regiones que no generan espuma. 



43

Si se quiere más fuerte, se sigue cociendo, previamente 
machacar los trozos hasta hacerlos papilla y agregando agua 
de tiempo en tiempo si se reduce demasiado. Cuando mas 
gelatinoso quede, más fuerte será el efecto al beberlo.  

Se dejará enfriar. Y a beber. Generalmente será de noche. 
Sea solo o en compañía de su esposa, o algún hijo. Es un acto 
privado, no social. Se hace otro fuego, donde mirando al Este, 
saludamos al abuelo fuego, lo challamos mojando los dedos en 
la taza de bebida que sacamos de la olla. Lo mismo challamos a 
las 4 direcciones, y finalmente a la Pachamama. Y luego recién 
viene el primer sorbo. Y así, podemos acompañar con música 
de algún instrumento musical, una zampoña, o un bombo, 
y seguir bebiendo, con la intención propia y para terceros, 
por ejemplo, los médicos kallawayas intencionan así por sus 
pacientes que han visitado en sus viajes.

- Que sentido tiene el Hombre para uds.?

- Manuel, mi abuelo, siempre dice que venimos de las Pléyades. 
Nuestra misión es trabajar por nosotros mismos y abrir el tercer 
ojo. Esto último es lo que el ser humano no toma en cuenta en 
este plano terrenal. La Wachuma nos da más intuición de que 
hemos venido a esto. Al tomar wachuma alimentas tu tercer 
ojo. Eso es a lo que nosotros hemos venido aquí. No es para 
sufrir en los deseos del plano terrenal. 

Lamentablemente nos hemos vuelto esclavos del tiempo y 
los deseos. La wachuma y otras plantas fortalecen el espíritu 
y tercer ojo. Te hace feliz, te hace bien. Es como cancelar la 
deuda energética. 

- Implica un trabajo con la Naturaleza?

- Claro que si, implica respetar a los animales, a la Tierra. Hoy 
solo ven el dinero en el trato con animales, manipulación, 
maximizar ganancias. La mentalidad se ha disparado y estamos 



44

muy enfermos de avidez . “Uy que lindas maderas vamos a 
vender” , piensan al ver un bosque. No ven al árbol como un 
Sacha Runa. “Hombre árbol”. 

- Con respecto al ser humano y sus razas, y diferencias, como 
es ese trabajo?

- Un solo color nos une y es el color rojo. El de la espiritualidad. 
Hasta los animalitos tienen sangre. Y nos unimos con ese color. 
Por eso nos vestimos siempre de rojo, ceremonialmente. 

- Cual es la visión del futuro de los Kallawaya?

- Mi abuelo decía que vivimos lo chiquito, el Sik’u Tutu, lo 
Visible.  Otro es el lo Inmenso, lo grande, K’atu Tutu. Por eso 
ofrendamos mesa para el mundo del Hanan Pacha, el K’atu 
Tutu, lo Invisible.  Cuando queremos ver mas allá, tomamos 
Wachuma y me monto en la visión del espacio, llego a otros 
planetas, llego al Rio de Estrellas, la Vía Láctea. Solo soy un 
viajero del mas allá.
 
- De donde surge el K’atu Tutu? 

- Todo tuvo un principio, pero no tendrá un final. Cuando el Sol 
caminaba por la Tierra, jugaba con la chica, y de tanto jugar, le 
arrojo ceniza. Entonces, este Sol y Luna andaban por la Tierra 
y están vivos, son parte de nuestra vida decían los abuelos, los 
Dadores de la Vida llamaban. Y los animales hablaban con los 
hombres.

- Los hombres vienen de las Pléyades, pero ¿vuelven a ellas al 
morir, en el plano espiritual?

- Mi abuelo decía, ahorita es el infierno, es frío, es calor, es 
sembrar. Para nosotros no hay entierro, es sembrar, el cuerpo 
inerte a la tierra. Y el espíritu se va al Paraíso de los Apus. 



45

El Apu Invisible del Apu Terrenal. Por ejemplo, como médico 
kallawaya, el Apu tutelar es el Apu Sillaka. Los espíritus de los 
médicos kallawayas van al Apu Sillaka, en su Paraíso. Por eso 
invocamos a la energía viva de esos ancestros, mencionando 
sus nombres. Makin Manta. Energía de las Manos. 

De mano de, por ejemplo Manuel Ortiz, de mano del medico 
sanador que ha estado, en las cuatro direcciones, invocando 
su energía, sanamos. Lo mismo para las plantas, también 
invocamos en las 4 direcciones y después a la madre Tierra 
y abuelo Fuego, y recién metes a tu copita. El espíritu de las 
plantas esta sobre la Madre Tierra.

- La energía de los animales también?

- Todos los animales tienen Illa. Es como un dios. Los humanos 
tenemos Illa también. Incluso si es un enano en tamaño, y 
mujer, es Warmi Illa.  Cuando carneas una vaca, para comer, le 
das coca, le pides perdón para tomar su energía. Y luego cortas. 
Con su sangre challas a sus Illas, y en su lugar de pastoreo, 
chayas. Illa es su dios, pues.

- Las piedras también sirven para sanar entonces.

- Las piedras te pueden sanar porque han vivido mas tiempo 
que nosotros, el pasado que no hemos conocido. Esas piedras 
si lo han conocido. La piedra es hembra y macho. Nosotros 
practicamos la medicina cruzada: La piedra macho a la mujer, 
y la piedra hembra al hombre. 

Todos los cristales bajo tierra son considerados alimentos 
hembra, energías femeninas -los tubérculos, son hembra, 
por ejemplo, y los cereales son masculinos-. Volviendo a las 
piedras, a los que están energizados con fuerza masculina, 
por el sol, arriba de la superficie de la tierra, son considerados 
masculinos. A las que están bajo tierra, las energiza la Luna, y 
son femeninas.



47

4. EL TIEMPO: CALENDARIO, FIESTAS, 
CEREMONIAS

Cada fiesta del calendario ceremonial es una ocasión para 
festejar la particularidad de la energía sagrada. Los dioses son 
atemporales, eternos, y, sin embargo, el hombre se toma un 
tiempo ceremonial para conmemorarlos, para no olvidarlos. 
Es el día de la fiesta particular según la Chakana Sagrada. Y los 
festejos, duran días y días.

Por ejemplo, el Chakana Raymi, del 3 de mayo que toco en este 
año 2023. Música y danza, como veremos a continuación.

 



49

5. EN LA MÚSICA Y LA DANZA: SÍMBOLOS 
SAGRADOS PRESENTES
 

Los símbolos sagrados de las visiones del Wachuma están 
presentes en los ponchos, sombreros, awayos, y bolsos de 
transporte que cada ayllu (comunidad) lleva con orgullosa 
identidad.
 
Esos símbolos vivos se muestran en las orquestas, propias 
de cada ayllu, para interpretar música compuesta para los 
instrumentos de viento como zampoñas y de percusión 
como bombos. Es al compás de cada canción, y marchando 
rítmicamente en círculo cerrado, los músicos inician, 
despliegan y terminan cada canción, girando para un lado, 
luego marchando para el otro, hasta que el director de orquesta, 
que toca la zampoña más larga, da por cerrado el tema.
 
Una danza circular de los músicos de la orquesta, que convoca a 
otros danzantes hacia adentro del círculo y en pareja, masculino 
– femenino. Siempre la complementariedad presente en el 
movimiento.



57

6. REFLEXIONES FINALES 
 

De estas charlas con Aurelio, representante de los pueblos 
originarios de nuestro territorio, recupero ese mito de toda 
cultura vinculada profundamente a sus raíces, basada en el 
respeto a la Naturaleza, a reconocerse Uno con el Uno.  El 
estar en la Naturaleza, es salud. El volver a ella, para quienes 
se alienaron, es volver a recuperar la salud. Es vida.

Es muy diferente este mito de nuestra tierra, de nuestros 
originarios, por oposición, a aquel otro mito orientalista, que 
llego desde Europa, un mito para un grupo social que se ve 
a sí mismo separado de la Naturaleza, trashumante, y que 
se asigna el rol del dominio sobre la misma, y que ve solo 
objetivos capitalistas, de explotación. Es el mito del hombre 
blanco cuando llega a estas tierras, la expoliación monetaria.

Me recuerdo a mí mismo las palabras de Joseph Campbell, 
ese magnifico mitólogo norteamericano, sobre que debemos 
encontrar un nuevo mito, superador, que nos vuelva a la 
Naturaleza, usando nuestra capacidad de reflexionar, de 
abstraer. “Necesitamos mitos que identifiquen al individuo 
con el planeta, y no con su grupo local. Es necesario oír la voz 
de la razón”.

Y las de Manuel, abuelo de Aurelio. “El Tiempo no pasa, 
nosotros pasamos el Tiempo”. Que no se me pase mi tiempo 
sin haber encontrado ese mito.



59

7. PEQUEÑO DICCIONARIO REFERENCIAL

Ankari: Dios Viento. Quien lleva las ofrendas a los Apus mas 
lejanos, a los que no se mencionaron, a los lugares que no se 
han ofrendado. Las ofrendas son alimento para los espíritus.

Ajayu: Es el Alma, y la hay pequeña y grande, pequeño ajayu y 
gran ajayu.

Apu: Sinónimo de Watayuq. Lugar sagrado. Lugarniyuq.

Ayllu: Es la Comunidad.

Chakana: Puente entre el mundo espiritual y material. Camino 
a las energías desde el Kai Pacha al Hanaq Pacha.

Chaqra: Huerta de cultivo. Terreno.

Hanaq Pacha: Mundo de Arriba, Mundo de las Estrellas, 
donde están el Sol, la Luna, la Vía Láctea.  De la princesa de las 
Estrellas, Kullur T’alla.

Huak’a: Habitante dueño del lugar. Solo aplicado al Mundo de 
Abajo, según la ciencia de la medicina kallawaya.

Illapa: Dios Rayo. Del Mundo de Arriba. Puede elegir o puede 
matar al caer sobre una persona.

Inti: Sol

Kai Pacha: Mundo físico, terrenal.

Kallawaya: El que porta la medicina.

Kapachu: Bolso de medicina, farmacia kallawaya.



60

Killa: Luna

Kuntur: Condor

Kuraq: Mayor

Mallku: Líder

Makinmanta: Energía de las manos

Mayu: Rio.

Pacha: Espacio-Tiempo

Pachamama: Madre Tierra, la princesa Pakasmili. 

Qutu: Pléyades

Qhairi : Hombre

Quillur Mayu: Rio de las Estrellas. Vía Láctea.
 
Quillur T’alla: La Princesa de las Estrellas. Ella camina a la 
noche en el Rio de las Estrellas.

Runa: Gente

Sullk’a: Menor

Sullk’a Mallku: Líder menor 

Surkus: Surco. Vientos. Canales.

Tayta: Padre, Gran Padre

Ukhu Pacha: Mundo de Abajo. Ukhu: Abajo. Pacha: Espacio-
Tiempo. Mas los seres que habitan en cada lugar. Es masculino, 



61

el dios de este mundo, Pharanki. Así se llama la huaca. Es quien 
come la hucha que se arroja en el ritual correspondiente.

Wachuma: También se le llama San Pedro. Raiz de la palabra 
Wachu: surkus. También es tarea.

Wata: El año. Ejemplo, Watayuq, dueño del año.

Warayuu: Cargo administrativo. 

Wara: bastón de mando. El que tiene el bastón de mando en 1 
ayllu.

Warmi: Mujer.

Wasi: Casa.

Yuq: Dueño. 



63

8. AGRADECIMIENTOS

Especialmente a Aurelio Ortiz Huaricallo, y su familia en 
Lunlaya, provincia de Bautista Saavedra, departamento de La 
Paz, Bolivia, por su apertura y palabras en la transmisión de 
saberes de su nación kallawaya.

A Liliana Hernández Coronado, compañera dispuesta, atenta, 
paciente, ella entiende de mi atención plena cuando estoy 
editando libros. También es la maquetadora de este libro, por 
supuesto.

A Andrea Pinto Alzerreca, ilustradora de la acuarela del  inicio 
de este libro y antropóloga.  Es a partir de su tesis de grado, que 
me entero de la existencia de Aurelio Ortiz, y su accesibilidad 
al hablar y escribir en castellano.



65

9. BIBLIOGRAFÍA CONSULTADA

- Campbell, Joseph. El poder del mito. 2017, edición castellana 
en e-book. Del original en inglés, 1991, traducción de Cesar 
Aira. ISBN digital 978-84-946452-8-0. Capitán Swing Libros. 
Kindle Edition.

- Mauss, Marcel y Hubert, Henri. El sacrificio. Magia, mito y 
razón. Traducción al castellano, y edición por Ricardo Abduca. 
2010, Las Cuarenta. Argentina. ISBN 978-987-1501-30-4

- Pinto Alzerreca, Andrea; Rodas Arano, Carla Virginia 
[Tutora] “Abuelo San Pedro”. (Universidad Mayor de San 
Andrés. Facultad de Ciencias Sociales. Carrera de Antropología 
y Arqueología, 2016) Tesis de grado. 

- Rösing, Ina. (1995). La Mesa Blanca Callawaya. Contribución 
al análisis, observaciones intraculturales y transculturales. Los 
Amigos del Libro, La Paz, Bolivia. ISBN: 8483702177

- Rösing, Ina. Defensa y perdición: la curación negra, rituales 
nocturnos de curación en los Andes bolivianos. Iberoamericana; 
2008. ISBN: 9788484893622

- Rösing, Ina. Introducción al mundo callawaya: curación 
ritual para vencer penas y tristezas Cochabamba : Los Amigos 
del Libro; 1990. ISBN: 8483701723.



67

ÍNDICE

INTRODUCCIÓN  	 7

1. LO SAGRADO, EL MITO, EL ALMA Y EL SACRIFICIO    11

2. LOS SÍMBOLOS, SIGNIFICADOS, VISIONES DEL WACHUMA  	15
Símbolo de la Wachuma    15
Símbolo del Kuntur  20
Símbolo del Eclipse   24
Símbolo del Tayta Inti (Sol)  25
Símbolo de la Killa (Luna)    28
Símbolo de Vía Láctea    30
Símbolo de Qutu (Pléyades)  32
Símbolo del Tercer Ojo    35

3. EL CULTIVO Y USO DEL WACHUMA.  RITUALES, MESAS  39

4. EL TIEMPO: CALENDARIO, FIESTAS, CEREMONIAS   47

5. EN LA MÚSICA Y LA DANZA: SÍMBOLOS SAGRADOS
    PRESENTES   49

6. REFLEXIONES FINALES 	  57

7. PEQUEÑO DICCIONARIO REFERENCIAL   59

8. AGRADECIMIENTOS	 63

9. BIBLIOGRAFÍA CONSULTADA	  65


