
 

1 
 

“Yachay Pacha. La dimensión del 

conocimiento para los kallawaya. Charlas con 

Aurelio Ortiz Huaricallo” 
 

Safecreative 2510293530590, ISBN 978-631-91485-0-3 

Extracto reducido gratuito para su lectura – únicamente la charla 

“Cosmovivencia kallawaya” 

 

 

  

Ortiz Huaricallo, Aurelio 

   Yachay Pacha : la dimensión del conocimiento para los kallawaya : charlas con Aurelio Ortiz 

Huaricallo / Aurelio Ortiz Huaricallo ; Adaptado por Martin D Cernadas ; Compilación de Martin D 

Cernadas ;  Valeria Santillán ;  Liliana Hernandez Coronado. - 1a ed adaptada. - Capilla del Monte : 

Tepatiki Ediciones ; Córdoba : Liliana Hernandez Coronado, 2025. 

   Libro digital, Amazon Kindle - (Mundo Andino / Martin D Cernadas ; 2) 

   Archivo Digital: descarga y online 

   ISBN 978-631-91485-0-3 

   1. Epistemología. 2. Cultura Amerindiana. 3. Cosmovisión. I. Cernadas, Martin D, adapt. II. 

Cernadas, Martin D, comp. III. Santillán, Valeria, comp. IV. Hernandez Coronado, Liliana, comp. V. 

Título. 

   CDD 120 



 

2 
 

Contenido reducido 
“Yachay Pacha. La dimensión del conocimiento para los kallawaya. 

Charlas con Aurelio Ortiz Huaricallo” .............................................. 1 

Introducción .................................................................................... 5 

La Cosmovivencia Kallawaya ........................................................... 7 

I ................................................................................................... 7 

II ................................................................................................ 28 

III ............................................................................................... 55 

Una reflexión final ....................................................................... 116 

Referencias bibliográficas ............................................................ 118 

Pequeño diccionario referencial ................................................. 119 

 

  

La tabla de contenidos original del libro disponible para su 

compra, es como sigue: 

 

Introducción  5 

La Cosmovivencia Kallawaya  7 

- I 7 

- II 28 

- III 55 

Los tiempos del Wayra Pacha  116  

- Las cuatro direcciones del Anqari 116  

- Baja presión 121  

file:///C:/Users/u634270/AppData/Local/Microsoft/Windows/INetCache/Content.MSO/9EB339E4.xlsx%23RANGE!_Toc212734988
file:///C:/Users/u634270/AppData/Local/Microsoft/Windows/INetCache/Content.MSO/9EB339E4.xlsx%23RANGE!_Toc212734988
file:///C:/Users/u634270/AppData/Local/Microsoft/Windows/INetCache/Content.MSO/9EB339E4.xlsx%23RANGE!_Toc212734989
file:///C:/Users/u634270/AppData/Local/Microsoft/Windows/INetCache/Content.MSO/9EB339E4.xlsx%23RANGE!_Toc212734989
file:///C:/Users/u634270/AppData/Local/Microsoft/Windows/INetCache/Content.MSO/9EB339E4.xlsx%23RANGE!_Toc212734990
file:///C:/Users/u634270/AppData/Local/Microsoft/Windows/INetCache/Content.MSO/9EB339E4.xlsx%23RANGE!_Toc212734990
file:///C:/Users/u634270/AppData/Local/Microsoft/Windows/INetCache/Content.MSO/9EB339E4.xlsx%23RANGE!_Toc212734991
file:///C:/Users/u634270/AppData/Local/Microsoft/Windows/INetCache/Content.MSO/9EB339E4.xlsx%23RANGE!_Toc212734991
file:///C:/Users/u634270/AppData/Local/Microsoft/Windows/INetCache/Content.MSO/9EB339E4.xlsx%23RANGE!_Toc212734992
file:///C:/Users/u634270/AppData/Local/Microsoft/Windows/INetCache/Content.MSO/9EB339E4.xlsx%23RANGE!_Toc212734992
file:///C:/Users/u634270/AppData/Local/Microsoft/Windows/INetCache/Content.MSO/9EB339E4.xlsx%23RANGE!_Toc212734993
file:///C:/Users/u634270/AppData/Local/Microsoft/Windows/INetCache/Content.MSO/9EB339E4.xlsx%23RANGE!_Toc212734993
file:///C:/Users/u634270/AppData/Local/Microsoft/Windows/INetCache/Content.MSO/9EB339E4.xlsx%23RANGE!_Toc212734994
file:///C:/Users/u634270/AppData/Local/Microsoft/Windows/INetCache/Content.MSO/9EB339E4.xlsx%23RANGE!_Toc212734994
file:///C:/Users/u634270/AppData/Local/Microsoft/Windows/INetCache/Content.MSO/9EB339E4.xlsx%23RANGE!_Toc212734995
file:///C:/Users/u634270/AppData/Local/Microsoft/Windows/INetCache/Content.MSO/9EB339E4.xlsx%23RANGE!_Toc212734995


 

3 
 

- Trastornos mentales 123  

- Formas de sacar el mal aire 126  

- Asma es de tierra, no de aire 134  

- Sojowayra y los chulpas 135  

- De Paranquis, Chulpas y ancestros familiares 138  

- Ritual para nuestras almas (ancestros familiares) 143  

- Los hijos del Wayrapacha 148  

La abundancia física y energética  153  

- Intro por Wiñay Killa – Valeria Santillán. 153  

- De la abundancia 158  

- Abundancia energético-espiritual 164  

- Abundancia física 171  

- Mesa de abundancia 174  

- Armado del ritual 181  

El Yachay  189  

I 189  

- Watapurichej 191  

- Yachaj tantachacui 193  

- El mundo cuadrado 197  

- Tradición y familia 201  

- La chuspa 204  

- La tecnología vs. la tradición 208  

- Plandemia 210  

- Tecnología = Distracción 211  

II  214  

- Kawsay 220  

- El camino para ser un watapurichej 222  

- Yachapaj 225  

III  231  

file:///C:/Users/u634270/AppData/Local/Microsoft/Windows/INetCache/Content.MSO/9EB339E4.xlsx%23RANGE!_Toc212734996
file:///C:/Users/u634270/AppData/Local/Microsoft/Windows/INetCache/Content.MSO/9EB339E4.xlsx%23RANGE!_Toc212734996
file:///C:/Users/u634270/AppData/Local/Microsoft/Windows/INetCache/Content.MSO/9EB339E4.xlsx%23RANGE!_Toc212734997
file:///C:/Users/u634270/AppData/Local/Microsoft/Windows/INetCache/Content.MSO/9EB339E4.xlsx%23RANGE!_Toc212734997
file:///C:/Users/u634270/AppData/Local/Microsoft/Windows/INetCache/Content.MSO/9EB339E4.xlsx%23RANGE!_Toc212734998
file:///C:/Users/u634270/AppData/Local/Microsoft/Windows/INetCache/Content.MSO/9EB339E4.xlsx%23RANGE!_Toc212734998
file:///C:/Users/u634270/AppData/Local/Microsoft/Windows/INetCache/Content.MSO/9EB339E4.xlsx%23RANGE!_Toc212734999
file:///C:/Users/u634270/AppData/Local/Microsoft/Windows/INetCache/Content.MSO/9EB339E4.xlsx%23RANGE!_Toc212734999
file:///C:/Users/u634270/AppData/Local/Microsoft/Windows/INetCache/Content.MSO/9EB339E4.xlsx%23RANGE!_Toc212735000
file:///C:/Users/u634270/AppData/Local/Microsoft/Windows/INetCache/Content.MSO/9EB339E4.xlsx%23RANGE!_Toc212735000
file:///C:/Users/u634270/AppData/Local/Microsoft/Windows/INetCache/Content.MSO/9EB339E4.xlsx%23RANGE!_Toc212735001
file:///C:/Users/u634270/AppData/Local/Microsoft/Windows/INetCache/Content.MSO/9EB339E4.xlsx%23RANGE!_Toc212735001
file:///C:/Users/u634270/AppData/Local/Microsoft/Windows/INetCache/Content.MSO/9EB339E4.xlsx%23RANGE!_Toc212735002
file:///C:/Users/u634270/AppData/Local/Microsoft/Windows/INetCache/Content.MSO/9EB339E4.xlsx%23RANGE!_Toc212735002
file:///C:/Users/u634270/AppData/Local/Microsoft/Windows/INetCache/Content.MSO/9EB339E4.xlsx%23RANGE!_Toc212735003
file:///C:/Users/u634270/AppData/Local/Microsoft/Windows/INetCache/Content.MSO/9EB339E4.xlsx%23RANGE!_Toc212735003
file:///C:/Users/u634270/AppData/Local/Microsoft/Windows/INetCache/Content.MSO/9EB339E4.xlsx%23RANGE!_Toc212735004
file:///C:/Users/u634270/AppData/Local/Microsoft/Windows/INetCache/Content.MSO/9EB339E4.xlsx%23RANGE!_Toc212735004
file:///C:/Users/u634270/AppData/Local/Microsoft/Windows/INetCache/Content.MSO/9EB339E4.xlsx%23RANGE!_Toc212735005
file:///C:/Users/u634270/AppData/Local/Microsoft/Windows/INetCache/Content.MSO/9EB339E4.xlsx%23RANGE!_Toc212735005
file:///C:/Users/u634270/AppData/Local/Microsoft/Windows/INetCache/Content.MSO/9EB339E4.xlsx%23RANGE!_Toc212735006
file:///C:/Users/u634270/AppData/Local/Microsoft/Windows/INetCache/Content.MSO/9EB339E4.xlsx%23RANGE!_Toc212735006
file:///C:/Users/u634270/AppData/Local/Microsoft/Windows/INetCache/Content.MSO/9EB339E4.xlsx%23RANGE!_Toc212735007
file:///C:/Users/u634270/AppData/Local/Microsoft/Windows/INetCache/Content.MSO/9EB339E4.xlsx%23RANGE!_Toc212735007
file:///C:/Users/u634270/AppData/Local/Microsoft/Windows/INetCache/Content.MSO/9EB339E4.xlsx%23RANGE!_Toc212735008
file:///C:/Users/u634270/AppData/Local/Microsoft/Windows/INetCache/Content.MSO/9EB339E4.xlsx%23RANGE!_Toc212735008
file:///C:/Users/u634270/AppData/Local/Microsoft/Windows/INetCache/Content.MSO/9EB339E4.xlsx%23RANGE!_Toc212735009
file:///C:/Users/u634270/AppData/Local/Microsoft/Windows/INetCache/Content.MSO/9EB339E4.xlsx%23RANGE!_Toc212735009
file:///C:/Users/u634270/AppData/Local/Microsoft/Windows/INetCache/Content.MSO/9EB339E4.xlsx%23RANGE!_Toc212735010
file:///C:/Users/u634270/AppData/Local/Microsoft/Windows/INetCache/Content.MSO/9EB339E4.xlsx%23RANGE!_Toc212735010
file:///C:/Users/u634270/AppData/Local/Microsoft/Windows/INetCache/Content.MSO/9EB339E4.xlsx%23RANGE!_Toc212735011
file:///C:/Users/u634270/AppData/Local/Microsoft/Windows/INetCache/Content.MSO/9EB339E4.xlsx%23RANGE!_Toc212735011
file:///C:/Users/u634270/AppData/Local/Microsoft/Windows/INetCache/Content.MSO/9EB339E4.xlsx%23RANGE!_Toc212735012
file:///C:/Users/u634270/AppData/Local/Microsoft/Windows/INetCache/Content.MSO/9EB339E4.xlsx%23RANGE!_Toc212735012
file:///C:/Users/u634270/AppData/Local/Microsoft/Windows/INetCache/Content.MSO/9EB339E4.xlsx%23RANGE!_Toc212735013
file:///C:/Users/u634270/AppData/Local/Microsoft/Windows/INetCache/Content.MSO/9EB339E4.xlsx%23RANGE!_Toc212735013
file:///C:/Users/u634270/AppData/Local/Microsoft/Windows/INetCache/Content.MSO/9EB339E4.xlsx%23RANGE!_Toc212735014
file:///C:/Users/u634270/AppData/Local/Microsoft/Windows/INetCache/Content.MSO/9EB339E4.xlsx%23RANGE!_Toc212735014
file:///C:/Users/u634270/AppData/Local/Microsoft/Windows/INetCache/Content.MSO/9EB339E4.xlsx%23RANGE!_Toc212735015
file:///C:/Users/u634270/AppData/Local/Microsoft/Windows/INetCache/Content.MSO/9EB339E4.xlsx%23RANGE!_Toc212735015
file:///C:/Users/u634270/AppData/Local/Microsoft/Windows/INetCache/Content.MSO/9EB339E4.xlsx%23RANGE!_Toc212735016
file:///C:/Users/u634270/AppData/Local/Microsoft/Windows/INetCache/Content.MSO/9EB339E4.xlsx%23RANGE!_Toc212735016
file:///C:/Users/u634270/AppData/Local/Microsoft/Windows/INetCache/Content.MSO/9EB339E4.xlsx%23RANGE!_Toc212735017
file:///C:/Users/u634270/AppData/Local/Microsoft/Windows/INetCache/Content.MSO/9EB339E4.xlsx%23RANGE!_Toc212735017
file:///C:/Users/u634270/AppData/Local/Microsoft/Windows/INetCache/Content.MSO/9EB339E4.xlsx%23RANGE!_Toc212735018
file:///C:/Users/u634270/AppData/Local/Microsoft/Windows/INetCache/Content.MSO/9EB339E4.xlsx%23RANGE!_Toc212735018
file:///C:/Users/u634270/AppData/Local/Microsoft/Windows/INetCache/Content.MSO/9EB339E4.xlsx%23RANGE!_Toc212735019
file:///C:/Users/u634270/AppData/Local/Microsoft/Windows/INetCache/Content.MSO/9EB339E4.xlsx%23RANGE!_Toc212735019
file:///C:/Users/u634270/AppData/Local/Microsoft/Windows/INetCache/Content.MSO/9EB339E4.xlsx%23RANGE!_Toc212735020
file:///C:/Users/u634270/AppData/Local/Microsoft/Windows/INetCache/Content.MSO/9EB339E4.xlsx%23RANGE!_Toc212735020
file:///C:/Users/u634270/AppData/Local/Microsoft/Windows/INetCache/Content.MSO/9EB339E4.xlsx%23RANGE!_Toc212735021
file:///C:/Users/u634270/AppData/Local/Microsoft/Windows/INetCache/Content.MSO/9EB339E4.xlsx%23RANGE!_Toc212735021
file:///C:/Users/u634270/AppData/Local/Microsoft/Windows/INetCache/Content.MSO/9EB339E4.xlsx%23RANGE!_Toc212735022
file:///C:/Users/u634270/AppData/Local/Microsoft/Windows/INetCache/Content.MSO/9EB339E4.xlsx%23RANGE!_Toc212735022
file:///C:/Users/u634270/AppData/Local/Microsoft/Windows/INetCache/Content.MSO/9EB339E4.xlsx%23RANGE!_Toc212735023
file:///C:/Users/u634270/AppData/Local/Microsoft/Windows/INetCache/Content.MSO/9EB339E4.xlsx%23RANGE!_Toc212735023
file:///C:/Users/u634270/AppData/Local/Microsoft/Windows/INetCache/Content.MSO/9EB339E4.xlsx%23RANGE!_Toc212735024
file:///C:/Users/u634270/AppData/Local/Microsoft/Windows/INetCache/Content.MSO/9EB339E4.xlsx%23RANGE!_Toc212735024


 

4 
 

- Pachacamac – la Gran Dimensión 234  

- Yankay 236  

- Chacana 240  

- El Rayo 243  

- Los Cuatro Principios : Yachay, Munay, Ruay, y Ati 243  

- Chaupi – el centro 245  

- Plantas sagradas – Permiso al sacharuna 248  

- La música 249  

- Casay Pacha, Wayra Pacha, Kai Pacha, Paray Pacha 254  

Una reflexión final  255  

Referencias bibliográficas  258  

Pequeño diccionario referencial  259  

 

  

file:///C:/Users/u634270/AppData/Local/Microsoft/Windows/INetCache/Content.MSO/9EB339E4.xlsx%23RANGE!_Toc212735025
file:///C:/Users/u634270/AppData/Local/Microsoft/Windows/INetCache/Content.MSO/9EB339E4.xlsx%23RANGE!_Toc212735025
file:///C:/Users/u634270/AppData/Local/Microsoft/Windows/INetCache/Content.MSO/9EB339E4.xlsx%23RANGE!_Toc212735026
file:///C:/Users/u634270/AppData/Local/Microsoft/Windows/INetCache/Content.MSO/9EB339E4.xlsx%23RANGE!_Toc212735026
file:///C:/Users/u634270/AppData/Local/Microsoft/Windows/INetCache/Content.MSO/9EB339E4.xlsx%23RANGE!_Toc212735027
file:///C:/Users/u634270/AppData/Local/Microsoft/Windows/INetCache/Content.MSO/9EB339E4.xlsx%23RANGE!_Toc212735027
file:///C:/Users/u634270/AppData/Local/Microsoft/Windows/INetCache/Content.MSO/9EB339E4.xlsx%23RANGE!_Toc212735028
file:///C:/Users/u634270/AppData/Local/Microsoft/Windows/INetCache/Content.MSO/9EB339E4.xlsx%23RANGE!_Toc212735028
file:///C:/Users/u634270/AppData/Local/Microsoft/Windows/INetCache/Content.MSO/9EB339E4.xlsx%23RANGE!_Toc212735029
file:///C:/Users/u634270/AppData/Local/Microsoft/Windows/INetCache/Content.MSO/9EB339E4.xlsx%23RANGE!_Toc212735029
file:///C:/Users/u634270/AppData/Local/Microsoft/Windows/INetCache/Content.MSO/9EB339E4.xlsx%23RANGE!_Toc212735030
file:///C:/Users/u634270/AppData/Local/Microsoft/Windows/INetCache/Content.MSO/9EB339E4.xlsx%23RANGE!_Toc212735030
file:///C:/Users/u634270/AppData/Local/Microsoft/Windows/INetCache/Content.MSO/9EB339E4.xlsx%23RANGE!_Toc212735031
file:///C:/Users/u634270/AppData/Local/Microsoft/Windows/INetCache/Content.MSO/9EB339E4.xlsx%23RANGE!_Toc212735031
file:///C:/Users/u634270/AppData/Local/Microsoft/Windows/INetCache/Content.MSO/9EB339E4.xlsx%23RANGE!_Toc212735032
file:///C:/Users/u634270/AppData/Local/Microsoft/Windows/INetCache/Content.MSO/9EB339E4.xlsx%23RANGE!_Toc212735032
file:///C:/Users/u634270/AppData/Local/Microsoft/Windows/INetCache/Content.MSO/9EB339E4.xlsx%23RANGE!_Toc212735033
file:///C:/Users/u634270/AppData/Local/Microsoft/Windows/INetCache/Content.MSO/9EB339E4.xlsx%23RANGE!_Toc212735033
file:///C:/Users/u634270/AppData/Local/Microsoft/Windows/INetCache/Content.MSO/9EB339E4.xlsx%23RANGE!_Toc212735034
file:///C:/Users/u634270/AppData/Local/Microsoft/Windows/INetCache/Content.MSO/9EB339E4.xlsx%23RANGE!_Toc212735034
file:///C:/Users/u634270/AppData/Local/Microsoft/Windows/INetCache/Content.MSO/9EB339E4.xlsx%23RANGE!_Toc212735035
file:///C:/Users/u634270/AppData/Local/Microsoft/Windows/INetCache/Content.MSO/9EB339E4.xlsx%23RANGE!_Toc212735035
file:///C:/Users/u634270/AppData/Local/Microsoft/Windows/INetCache/Content.MSO/9EB339E4.xlsx%23RANGE!_Toc212735036
file:///C:/Users/u634270/AppData/Local/Microsoft/Windows/INetCache/Content.MSO/9EB339E4.xlsx%23RANGE!_Toc212735036


 

5 
 

Introducción 
 

Estas charlas con Aurelio Ortiz, en su primera visita a Córdoba, 

Argentina, como representante de la Ciencia de la Medicina 

Kallawaya, me siguen sorprendiendo ya que siempre puedo seguir 

profundizando y ampliando nociones, prácticas y sentires, con 

confianza, con conexión y atención, en temas que hoy nos 

convocan.  

 

Ya había conversado con él sobre la Wachuma: Mitos, ritos, 

símbolos y usos para los kallawaya (2023) pero ahora que quería 

ahondar sobre qué preguntas tiene hoy la Nación Kallawaya, sobre 

el Conocimiento, sobre los detalles que él mencionaba que faltaba 

indicar en los rituales, sobre la música y las notas que se necesitaba 

dejar asentado, es que nos regala su visita al territorio donde vivo, 

invitado y esperado, para compartir con él.  

 

Aprovechando estos diez días de trabajo como médico ritualista 

originario, y que tengo la oportunidad de aprehender, me queda la 

intuición de que estos diálogos, estos compartires, lo recordaremos 



 

6 
 

por el resto de nuestras vidas, cada vez que la memoria nos 

devuelva la calidez, suavidad,  y cadencia de sus palabras.  

 

Un conocimiento (yachay) práctico y energético/espiritual que 

aporta visiones y entendimiento. Un conocimiento que se 

reflexiona y trabaja juntos (hamut´ay).  Un conocimiento que es 

validado como verdad (yachay cheqaq) .  

 

Pero no es solo eso.  

 

Esto no hubiera sido posible sin el involucramiento y trabajo del 

Ayllu Urithorcomanta Yuraq Kuntur, y proyecto Nación del Quinto 

Sol, y a cada uno de los que estuvieron trabajando durante estos 

días para que Aurelio Ortiz pueda seguir dando a conocer la Ciencia 

de la Medicina Kallawaya. 

  



 

7 
 

La Cosmovivencia Kallawaya 
 

I 
 

- Tengan muy buenos días a todos. Con estas hojitas de 

cocas vamos a pedir a los guardianes de este sitio que los recibe 

hoy, a la familia, y a todos que estamos aquí presentes, a todos los 

dadores de la vida, que giran en nuestro entorno, con esta hojita 

de coca. ¡Jallalla!  

 

Bueno, me voy a presentar antes. Mi nombre es Aurelio Ortiz 

Huaricallo. Yo vengo desde la región kallawaya, provincia de 

Bautista Saavedra, departamento de La Paz, Bolivia. Estamos casi 

cerca a Perú. En la región, kallawaya, es el término para doctor. 

 

Entonces, eh, los médicos kallawaya tenemos predilección a la 

medicina. Tenemos esta enseñanza que nos han dejado nuestros 

abuelos, abuelas, para llevar adelante sobre lo que es el cuerpo 

físico, la convivencia con nuestro entorno. Entonces tenemos más 

enfoque en lo que es la parte de la medicina, por eso decimos la 

ciencia de la medicina kallawaya.  

 



 

8 
 

Desde tiempos milenarios, nuestros saberes siempre por linaje 

llevamos. En términos simples, nuestro ayllu, donde estamos ahí 

en nuestros cerritos, están nuestros tatara-tatara abuelos. A lo que 

hoy en el día llaman momias, chulpas, como quieran decirlo, pero 

su término es chulpas, nuestros antepasados, o agüilas machulas 

también decimos.  

 

Entonces, en nuestro territorio sobre todo las montañas, están 

llenos de estas ciudadelas muy, muy antiguos. Entonces, de ahí 

venimos. En una excavación de chulpas, en la región kallawaya, de 

donde vengo, han hecho una excavación para algunos estudios, de 

cuántos años data, esta, estos conocimientos, esta cultura, esta 

sabiduría. Y entonces han sacado los huesitos, las cerámicas y 

también prendas y objetos. Que ellos sabían curar inclusive 

operación del cráneo. Han encontrado así una chuspa, llamamos 

esto, masculino, ¿no? No era tan chillón el color, obviamente, era 

más de fibra de alpaca y vicuña, pero los motivos eran lo mismo, 

éstos motivos.  

 

Entonces, ahí abrieron, encontraron coca, esa coquita, que ahorita 

acabamos de poner. También encontraron rapé, y la quina. La 



 

9 
 

quina, y otros especies que actualmente seguimos llevando 

adelante los médicos kallawaya.  

 

Entonces, esto es evidencia de que ya estos habitantes de miles de 

años -en ese lugar- ya eran médicos. Por eso en el gobierno del 

Inca, en el Incario, nombran a la región coyasuyo, país de la 

medicina. Coya quiere decir medicina, suyo es país, o la región de 

la medicina. De ahí en el Incario brota el origen, en el gobierno del 

inca.  

 

Actualmente seguimos llevando la medicina adelante. Un poco de 

como -a modo de lo que es la parte histórica de los kallawayas-, 

contarles también de que en el año 1908 hubo un brote de malaria 

en Canal de Panamá, ¿no? Malaria. Cuando los norteamericanos 

estaban abriendo el Canal de Panamá, allá había miles de obreros 

que estaban trabajando y ahí brotó. Donde los del mandil blanco 

se arrepintieron de haber elegido esa profesión, no pudieron 

controlar.  

 

Así, al igual que ocurrió en años pasados, la gran plandemia. Digo 

plandemia porque no estoy hablando mal, porque ha sido 

preparado, ¿no? Entonces, reclutaron un grupo de kallawayas de 



 

10 
 

la región, y llevaron hasta Canal de Panamá, donde, con plantas, 

animales, rituales, minerales, controlaron fácilmente nuestros 

abuelos allá en Canal de Panamá, y dentro de este grupo estaba mi 

abuelo. Yo vengo arrastrando este linaje de los Ortiz, ¿no?  

 
Un poco también contar, a grandes rasgos, de que Ortiz, ¿por qué 

llevas en un apellido español? Muchos preguntan allá en Bolivia 

también, ¿no? Entonces, en realidad nuestro apellido es Mamani. 

Es un ave, es un ave, mamani, en Perú dicen wamán. Eh, nosotros 

decimos nuestro apellido original es Mamani. Pero resulta que, en 

la conquista, cuando llegaron los españoles a este continente, 

entonces mi tatarabuelo le curó a un hija de un español que ya 

estaba muriendo. Entonces el español en esa época le dice, "Tú no 

eres cualquier indio. Ese apellido no te corresponde. Te regalo mi 

apellido. Has sanado a mi hijo como orgullo” ¿No? En esos tiempos, 

dice “A partir de este momento vas a ser Ortiz”. Le regalo el 

apellido como un honor, ¿no?  De ahí nos quedamos con el apellido 

Ortiz. De hecho, los médicos kallawaya siempre tienen apellidos 

españoles en la región: los Álvarez, los Fernández. Tienen buen 

linaje de medicina kallawaya Entonces, por eso nos quedamos con 

este apellido. 

 



 

11 
 

Entonces, después de volver de Canal de Panamá, ahí es donde los 

médicos kallawayas, se hacen conocer más en el continente. Hay 

muchos huellas de nuestros abuelos que yá estaban. Y finalmente, 

ya en la época de la dictadura, en Sudamérica, durante la operación 

Condor, los kayawallas seguían sanando clandestinamente. No, 

nuestros abuelos, nuestros padres. Y en el año 2003 la UNESCO lo 

nombra patrimonio oral intangible de la humanidad. 

 

A partir de 2006, el gobierno de Evo Morales ya saca un decreto, 

una ley para que nosotros seamos reconocidos como médicos, 

para que tengamos el igual nivel a un médico académico. Esa es 

una parte histórica que tenemos, antes de entrar lo que lo que 

vamos a hablar ahora, lo que es parte de nuestra cosmovivencia.  

 

Bien, entonces hemos dicho que el kallawaya es médico, doctor. 

Mayormente se da enfoques sobre las plantas. En realidad, en el 

mundo kallawaya, las plantas son complementarias, ¿no? En este 

círculo de la medicina, el foco principal, el fuego del centro de la 

ciencia de la medicina kallawaya es la convivencia con nuestro 

entorno. Es decir, el mundo de Hanan Pacha, Kai Pacha y Uku 

Pacha. El mundo de Hanan Pacha, es el mundo de arriba, Kai Pacha 

este plano terrenal material, y el inframundo Uku Pacha. Entonces 



 

12 
 

en el mundo kallawaya, el cuerpo físico, el estado emocional del 

ser humano, mucho depende de estos tres planos. Por eso es que 

nuestros rituales siempre son dirigidos a estos tres planos para 

buscar el equilibrio, ¿no?, de nuestra existencia, ¿no?  

 

Somos muy supersticiosos los kallawaya. Para nosotros todo vive, 

nada no es en esto. Hasta esta casita tiene vida. Todo tiene vida. 

Entonces, le hacemos fiesta a la casita, le tocamos la zampoña a la 

casa, le hacemos bailar, le echamos flores antes de construir, 

después de concluir la construcción, ¿no? Entonces, vemos como a 

una persona, por eso es que nuestras puertas son chiquititos en la 

región Kallawaya, ¿no? Entonces, para que entres así inclinado, 

pero ahora las construcciones se han modernizado y puedes entrar 

así, ¿no? Pero antes, nuestras casitas de piedra son chiquititos para 

que entremos con respeto, ¿no?  

 
Entonces todo vive, todo es energía, todo es vibración en el mundo 

kallawaya. Entonces a partir de ahí es que nuestro estado 

emocional, psíquico, mental, fluye. Esa es la convivencia kallawaya. 

La música, los tejidos. Yo estaba con esta bolsa en el centro de la 

ciudad de La Paz (yo joven) me recuerdo una señora me decía, "Ah, 

¿de qué grupo de artistas son ustedes?" Perdón: en Bolivia mismo 



 

13 
 

no conocen, la mayoría de la gente dónde es la región, qué son, 

¿no? 

 
Más se han interesado europeos que los propios bolivianos a 

estudiar la ciencia de la medicina kallawaya. Si algunos de ustedes 

han de ser lectores, han visto que han escrito el Otero, el Poblete, 

la Ina Rosin, que ha profundizado bastante lo que es la parte ritual 

de los médicos kallawayas. Tiene como 20 tomos de libros. El 

mestizo que nació en Charazani, Enrique Oblitas Poblete… Ahí 

podemos ver mayoría son europeos, norteamericanos, que se han 

interesado más en lo que es el conocimiento de la ciencia de la 

medicina, ¿no? Entonces, siempre me preguntan a mí, ¿y cuándo 

van a escribir los propios kallawaya, pues? 

 

- Ya tienen computadora. 

 

- Estamos ahí, estamos ahí, estamos en eso. Hay que tener 

un poquito de paciencia, nomás para que escribamos. 

 

Entonces la cultura kallawaya, ¿no? La música, los tejidos, su 

idioma, todo está vivo. Nosotros hablamos un idioma distinto a lo 

que es aimara-quechua. Se llama Machaj Juyai. Machaj es lengua, 



 

14 
 

idioma. Juyai es gente. Muchos historiadores ahí le ponen el 

“Idioma Sagrado de los Incas”. El mestizo de Charazani,  Enrique 

Oblitas Poblete menciona ahí el “idioma secreto de los kallawaya” 

y otros escritores mencionan que es el idioma más viejo del 

continente, que es Puquina, en sí es un poco, pero se habla todavía 

en los ayllus kallawaya, ¿no? Entonces, tenemos ahí nuestro 

idioma, nuestras mujeres todavía van tejiendo, son los mismos 

motivos de los chulpas, pero a nuestras mujeres, a nosotros, nos 

gustan un poco más chilloncitos, ¿no? les gusta brillar… eso. 

 

Entonces, ese es una pequeña introducción de lo que es el mundo 

kallawaya. Reitero, entonces nuestro foco, nuestro fueguito 

central es la medicina para nosotros, ¿no?  

 

A partir de este plano de nuestra cultura, todo está aquí, todo está 

vivo. Somo un poco raros. Mil disculpas a los que son inclinados 

católicos. Por ejemplo, para nosotros cuando una persona muere, 

dicen en español - el español es un poco crudo para nosotros, 

porque hay términos muy fuertes como la muerte; hay términos 

muy muy crudos como miseria, pobreza -se nota que los españoles 

tuvieron que haber sufrido fuerte ¿no? Por eso hay esos términos, 

porque en nuestro idioma, ni en quechua no hay pobre, no hay 



 

15 
 

pobre, pero sí hay wajcha, sin papá, sin mamá, huérfano, pero no 

hay pobre. Y en nuestro idioma, machaj juyay, no hay pobre, solo 

hay penastej, rico. Y también muerte no hay. Para nosotros no 

existe la muerte, es una transición, somos una semilla. Por eso 

dicen, “no entierro es siembra”. 

 

Y no es que como que los católicos dicen que cuando uno muere se 

va al cielo, tiene un ciudad de oro, eso es mentira, ¿no? Mi abuelo 

siempre se reía de eso. Entonces nuestros muertitos están, 

presentes, y por eso la hojita de coca de la ofrenda.  

 

Contarles que, en un día, nosotros hacemos varios rituales y eso es 

convivencia. A ver, les voy a contar un poco de convivencia. Mi 

esposa, la mamá Justina se levanta a la mañana, prende su 

fueguito, que es huncha, ¿no? Antes de prender su fueguito, 

mastica hojitas de coca. Ya ha hecho ritual. Quién haya hecho ese 

ritual, ¿no?  mastico coca, da coca a su fuego, lista, ya 

desayunamos. Y nosotros nos tenemos que ir a trabajar. Llevamos 

poco. Entonces llegamos a la chacra. Nos sacamos nuestro aval, y 

antes de que recaliente a la tierra, tenemos que ofrendar primero. 

Vamos a ofrendar, a los hombres y mujeres trabajadores de la 

tierra, para que ese día no nos cansemos. ¿Sí? Es decir, mi abuelo -



 

16 
 

con mi abuelito yo llegaba la chacra- y mi abuelo ofrendaba al tata 

Isidoro. Ya, pero si tata Isidoro murió hace 5 años – le decía: “Tata 

Isidoro, hoy día me vas a ayudar, no me voy a cansar. Tú vas a 

trabajar hoy día en mi lado y todo va a ser feliz y voy a terminar 

este pedazo de tierra sin cansarme”. Tata Isidoro vos me vas a 

ayudar”. Y yo me miraba “¿dónde está el tata Isidoro?” Medio loco, 

¿no?  

 

Y ofrendaron. “Tata Isidoro, sírvete”. Luego Adrián, un poquito de 

tierra y ofrendaba la Pachamama, con otras hojas “Pachamamita, 

hoy día voy a trabajar, no me voy a cansar, todo estará bonito”. 

Recién él masticaba, ¿no? Y entonces, agarraba su herramienta y 

empezaba. ¿Cuánto ritual hay? ¿no? Uno diría. El mundo cuadrado 

diría, o finalmente dicen, interpretan de otra manera, dicen, "Estos 

indios son flojos. Ahí está sentado. ya deberían empezar a 

trabajar”. No, no es así. Ese es convivencia. ¿Sí? Convivencia. Por 

ejemplo, la mujer antes de servir la comidita a la familia no va 

directamente a servir en los platos a repartir a la familia. Baja la 

ollita del fogón, y está, una pequeña parte del cucharón. a la madre 

tierra. Y después de servir, a antes de comer, el olor, el humo de la 

comida que está vaporizando, estos soplan, porque los espíritus se 

alimentan de olores. Esa es la convivencia para nosotros. La 



 

17 
 

disciplina de saber convivir con nuestro entorno, en cada 

momento, en cada instante.  

 

Pero aquí no vamos a decir que eso es solamente en los ayllus.  

Fíjense que, en La Paz, ese abogado, ¿no?, ese abogado que tiene 

su oficina hoy día tiene que ir a defender a su paciente, ¿no? a su 

cliente- o como dice-, a su cliente ¿no? tiene un juicio. Entonces 

ese abogado igual se ofrenda. Tal vez no tiene coca, pero va a 

agarrar un poco de vino y va a challar a Pachamamita, a su apus,  

“A ese Ministerio Público, a ese fiscal que no me acuse fuerte y 

ganaré, haré ganar a mí defendido”. Se challa antes de salir de la 

casa. Y puede ganar. Ese transportista que va a viajar de Mendoza 

a Córdoba, ¿no? En Bolivia los transportistas siempre están con su 

coca. Entonces, para que nada pase en el camino. Es entonces, esta 

convivencia se ha trasladado a las áreas urbanas, tal vez de una 

manera diferente, pero está ahí, ¿no?  

Eso es.  

 

En la ciencia de la medicina, en un congreso grande, donde ya mi 

generación hemos abierto, ¿no? asamblea, ¿no?, en donde es 

tiempo de que estos conocimientos compartir con la humanidad. 

Por eso hemos sacado conclusiones, que la humanidad necesita 



 

18 
 

purificación. La humanidad necesita saber conexión. La humanidad 

necesita saber su alimentación y cómo fortalecerse.  

 

Purificación, conexión, alimentación y fortalecimiento.  

 

¿Por qué la alimentación? Hoy en día es muy peligroso la comida. 

Es peor que la Segunda Guerra Mundial. Ahí viene todos los 

industrias, producciones, se están metiendo con pesticidas y eso, a 

la larga, siempre estamos destinados pasar -tarde o temprano- por 

el hospital, ¿no? 

 

Entonces, conocer nuestra alimentación. Ojo que también 

alimentación se clasifica en dos. No estoy refiriéndome 

simplemente a la comida que queremos diariamente. Tenemos 

que aprender también para entender la alimentación espiritual, 

energética, y la alimentación física, al igual que la purificación. Si tu 

casita está limpia, ordenado, hay buena energía. Y si tu alma está 

limpio, también estás lúcido. Es la purificación energético y la 

purificación física. Cuando tiendes tu camita, cuando le limpias a la 

casa y está muy lindo de buena energía, pero cuando tus zapatos 

están botados allí, y tus platos de comida están sucios sin lavar, 

entonces ahí va la energía. Somos muy supersticiosos los 



 

19 
 

kallawaya. Ningún objeto rojo dentro de la casa. Bueno, bueno, no 

les cansaré mucho. A ver, no sé. 

 

Entonces esa es la convivencia cada día. Ahí llegan algunos de 

tibetanos, algunos que no comen carne y nos preguntan, a ver, 

“¿cómo ustedes comen la carne?” Todo es ritual. Comemos carne. 

Sí, yo tengo vacas, ¿no? Ovejitas. Siempre nuestro abuelito nos ha 

enseñado, “saca del corral la oveja, pero antes de cortar, degollar, 

ofrenda”. Los animales tienen su illa, a eso llamamos illa nosotros, 

su dios de los animales. Ofrenda primero. Y, antes de cortar 

animalitos, físicamente de su boquita, ya se mastica, para pedirle 

permiso. Cuando corta, con su sangre challa a su Dios. A su 

carnecita, se llama. En pedazos, en pedacitos los ponemos a la 

sopa. Entonces eso es relación. 

 
Entonces también la comida tiene su dios. Nosotros colgamos 

mazorcas de maíz trenzado. Ese es el Dios Tawicho. También el 

hambre tiene espíritu, y es para ahuyentar el hambre, es la 

mazorca de maíz. Entonces también le hacemos fiesta al igual que 

a los animalitos. Le tocamos la música, ¿no? Hasta para los 

conejitos mi abuelo ponía su ofrenda, ¿no? Yo un día era niño y mi 

abuelo recogía flores de clavel, mezclaba con coca, con un poco de 

cebo de llama, ¿no? Y ponía al suelo, donde los conejitos salían y 



 

20 
 

todo se lo comía. Este ritual es para los conejitos, y siempre da 

sacerdocio, ¿no? Entonces, ese es eh la convivencia.  

 
Bueno, no sé si hasta ahí, de donde yo vengo … Para vosotros todo 

vive, todo tiene su Dios. Por ejemplo, las plantas, los árboles, 

Chacarulas su Dios, el viento, Ankari, agua tiene diosa, femeninos, 

masculino. Agua es la Princesa Suyapara. Entonces, todo tiene su 

deidad, su dios, su pueblo. Varios dioses y diosas tenemos en el 

mundo de Hanan Pacha. También hay masculino, femenino, ¿no? 

Empezando en el Tayta Inti que es masculino, las estrellas, nuestros 

hermanitos.  

 

Aquí en Kai Pacha los apus son masculinos, la Pachamama 

femenina, Uku Pacha también. Están los seres que comen nuestra 

hucha, nuestras culpas que podemos tener, en verdad, ¿no?  

 

Entonces todo eso es convivencia. Y llegando a conclusión que, 

para nosotros, nada es malo, todo es bueno. Nuestra mente hace 

que las cosas se vuelvan mal. Todo es bueno.  

 

Entonces, desde ahí es la ciencia de la medicina. Tenemos como 

seres humanos en el mundo kallawaya, dos ajayus. Ajayu es el 

como dicen en español, el alma. Alma. Dos almas tenemos. Uno 



 

21 
 

chiquito y otro grande. El chiquito puede salir en un estado, en un 

momento fuerte emocional, puede salir en un impacto de susto, 

puede salir un impacto de una regaña fuerte. ¿Sí? Entonces, como 

se puede lastimar, como se puede alejar a este pequeño ajayu tan 

frágil, ¿no?  

 

Y el ajayu grande que es el que sale del cuerpo físico en el momento 

de su última exhalación. De a lo que llaman en el idioma español, 

muerte, ¿no? Y los médicos kallawallas tomamos mucho en cuenta 

lo que es el mundo visible y el mundo invisible. El ser humano solo 

a veces cree en lo que ven nuestros ojos, pero no ve el plano del 

invisible.  

 

Entonces, a partir de ahí es nuestra medicina.  

 

- ¿Qué pasa cuando, cómo funciona para los kallawayas, 

cuando tienes que llamar al agua, porque hay esa medicina del 

agua? ¿no? 

 

- Muy bien. Allá todavía tenemos ese sistema antiguo de la 

organización. La organización del ayllu es que tenemos nombrado 

autoridades grandes y chiquitas, ¿no? Entonces, estos autoridades 



 

22 
 

están en el medio, ¿no? O sea, el organigrama del ayllu, el que está 

primero es el Watapurichej, así por encima de todos los 

autoridades. 

 

Watapurichej es un maestro sanador. En el medio está ahí. 

Después el consejo de autoridades, y más abajo está el ayllu, la 

gente.  El watapurichej es el que siempre va bien relacionado con 

estos tres planos. Ya en estos días estaba muy atento para mirar, 

por ejemplo, las estrellas, para leerlas. A ver, ¿cuándo tenemos que 

celebrar? ¿Qué va a haber? Las estrellas ya te están comunicando 

de arriba. Ese montoncito de estrellas que nosotros llamamos joto, 

¿no? Joto. Eso nos está comunicando si tenemos que sembrar 

adelante, medio, o después. ¿Va a haber sequía? ¿O va a haber 

bastante? ¿Va a correr viento? Entonces, el watapurichej es el 

encargado de lectura. Eso, no solamente las estrellas.  

 
Aquí también tenemos indicadores naturales, las flores que están 

hablando, los animalitos, eso que llamamos “los salvajes”, nos 

están comunicando, ¿no?  

 

Cuando los zorros bajan de este lado del cerro, cruzan a ir al río -en 

septiembre en el calendario de don Gregorio- entonces estos 



 

23 
 

zorritos van a poner sus wawitas en este lado. Entonces será 

abundante este año. Es la producción será más abundante en este 

año. Fíjense bien que es zorrito ese el que está comentando. Yo me 

recuerdo que mi abuelo me decía, "Hoy vas a ir a pastear oveja, por 

favor, me vas a avisar, vas a mirar bien los zorros de cuál lado bajo 

a cuál a cuál lado se van, por favor", me decía. “¿Pero para qué este 

abuelo que saben de los zorros?” – me decía yo, y justamente a eso 

de las una de la tarde bajaba una manada de zorros, ¿no? porque 

estaba en celos, ¿no? Y cruzaba el río. Y yo asustado cuidando esa 

ovejita “Capaz que me roben”, ¿no? Y cruzaba y se iba así.  

 

Y en la tarde le avisaba. Atento, esperaba mi abuelo. "¿Y cómo es 

encargo?" Decía, "Sí, bajaron de este lado y cruzaron allá." Gracias, 

hijo. Nada más necesito”. Entonces esto de lecturar las flores, ¿a 

qué dirección están los primeros flores? Ayer decía, ha habido un 

flor. “¿En cuál dirección haya estado esa flor?” ¿no? Estas flores 

anuncian cuál lado va a ser más cálido y en cuál lado va a ser menos 

cálido. Todo eso.  

 
Apenas que hay indicios de sequía, el ayllu se organiza, a travéz de 

watapurichej, el maestro que lectura estos, le dice a los 

autoridades, “A ver chicos, el leído en el joto, o en la luna” -¡ojo!, 

en la luna- “que no va a llover, así que hay necesito los 



 

24 
 

ingredientes, esto, esto, esto, esto”.  Y los autoridades convocan al 

ayllu y dicen, "A ver, el maestro watapurichej ha dicho que hay 

presencia de sequía, así que hay que prevenir”. Bien, rápidamente 

el ayllu se organiza, dice, “A ver, ¿quién va a traer hoja de coca?” 

¿No? “¿Quién va a poner vino? ¿quién va a poner conejo?”. 

 
Todos estos ingredientes no es obligado. Cada uno se ofrece. Una 

abuela viuda, solita, dice, "Yo voy a poder, tengo en mi jardín." Así 

sucesivamente, ¿no? Todo se hace acopio de los ingredientes. Y 

pues se encargan de los músicos, porque vamos a ir a tocar música 

para la Princesa Suyapara, y vamos a tener que caminar como 4 

horas arriba, cargando bombo, quillos, cargados los ingredientes. 

Arriba donde está la laguna. Ahí vive la princesa Suyapara, en las 

lagunas que están permanente, donde están los apus, ahí está la 

princesa. Caminar como 4, 5 horas, con nuestros banderas, con 

nuestro productos, ¿no? Toda una fiesta. Ah, ¡ojo! que tenemos 

que traer ese watapurichej, nuestro, y si no va bien, tiene que dejar 

esto, y dedicarse al ser maestro albañil, jajajaja. 

 

- ¡A ver si por lo menos hace un techo, digamos! 
 

- Bueno, ahí es donde muchos maestros pierden categoría. 

Pero ese maestro también tiene que ser muy muy sabio, ¿no? 



 

25 
 

Porque tiene que haber lectura. Debería haber lecturado como 10 

veces qué se va a hacer de su mano, ¿va a recibir de su mano? ¿o 

no va a recibir de su mano? ¿va a aceptar la Princesa Suyapara 

estas ofrendas? ¿o qué cosas más hay? Es muy profundo, porque 

imagínense quedar mal frente a todo el ayllu. Ahí están niños, ahí 

están adolescentes, y las mujeres esperando lluvia, y con mucha 

comida. Y si no hacemos llegar lluvia… Entonces el ayllu va a decir 

que tiene que dejar esto, y tiene que asumir otro.  

 

Entonces, si traemos lluvia, ¿no? si hacemos buen ritual arribas, 

¿no? Bailamos con música alrededor de la Princesa Suyapara, le 

damos su ofrenda, ¿no? ¡Ojo! Que esto hay que escribir, y la música 

¿Qué tipo de ritmo interpretamos para la Princesa Suyapara? Todo 

eso está en la cultura kallawaya vacío. Aunque Enrique Oblitas 

Poblete ha escrito algunos notas, notas, pero de las fiestas más 

populares, mezclado con católicos, paganos.  

 

Pero estos notas, sagrados, sagrados, que son explícitamente para 

estos dioses, es un vacío, ¿no? Entonces, son ritmos muy 

particulares, que le gusta a la Princesa Suyapara: la bandera, el 

pututo, ¿no?  

 



 

26 
 

Hacemos el llamado, bailamos, bailamos, bailamos y de repente 

apareció un pequeño nubicita, una nubicita así como desatado de 

algodón, así. Y seguimos, seguimos, la fiesta continúa, ¿no? Y 

empieza a llegar nubes, poco a poco empieza a bajar, se nubla, 

¿no? Y empieza a caer unas pequeñas gotitas. Y seguimos bailando, 

seguimos hablando a la Princesa Suyapara. Y empieza a caer más 

fuerte. Y el maestro se alegra, los músicos se alegran, se dejan 

mojar con esos. Y cae fuerte lluvia. El watapurichej habla. 

“Vámonos Princesa Suyapara,  tenemos que bajar abajo. Ahí te 

están esperando las mamás” ¿no? “Ahí te vamos a hacer bailar”. 

Vamos como a una persona, ¿no? “Vamos, tenemos que ir, por 

favor. Tú vas a ser invitada, te necesita vámonos”, ¿no?  

 

Y bajamos.  En el camino. Llegamos a un ayllu después de la laguna, 

y en este ayllu las autoridades que son de otro ayllu nos esperan, 

nos dice, "O gracias, los de Lunlaya han traído lluvia, nosotros 

también necesitamos". Llegamos al ayllu y están todos las mujeres 

con su comida, bien alegres. Uh, bien, bien. Bailamos, comemos, 

bailamos y entonces se termina en un regocijo, agasajo bastante 

lindo. 

 
 



 

27 
 

Esa la relación, la convivencia verdadera. Ojo que también esta 

parte hay que entender que, permanentemente siempre tenemos 

que estar comunicado con la Princesa Suyapara. No vaya a ser que 

cuando te apretes zapato, no más vas a necesitar de ella. 

 
Es por ejemplo para el Ankari, para el dios viento, ponemos todo el 

tiempo su ofrenda. No vaya a ser que cuando necesitamos viento, 

o decirle, es como decir a la Wiñay cuando “yo necesito sobre 

esto”, la amistad tiene que ser permanente.  

 

Esa es la convivencia. Aunque no necesites, igual tienes que 

recordarte de la princesa, de su padre. Así estás relacionado. Y 

entonces -obviamente son rituales muy particulares que hay que 

hacer- y son rituales bastante profundas, donde la Ina Rossin, por 

ejemplo, ha documentado esto. El libro se llama Rituales para 

llamar la Lluvia. Esto es una recopilación de los diferentes ayllus. 

Hay algunos variantes. Entonces está en este, ¿no? Ahí está todos 

sus fotos, más como estamos subiendo arriba. Hay varias lagunas 

allá, donde se puede informarse un poco más de lo que es la 

Princesa Suyapara.  

 

  



 

28 
 

II 

 

Cuando nosotros decimos nuestros antepasados, estamos 

hablando directamente a los chulpas. Esos que están en los sitios 

arqueológicos, ¿no? A esos llamamos nuestros antepasados. Y es 

un ritual muy, muy particular. ¿Sí? 

 Ahora también ahí entra machulas, como apus, ¿no? que son las 

montañas. Casi se mezcla ahí, pero está bien clarito para decir 

verdad, ¿no? Apus. La Ina Rosin, por ejemplo, en sus libros siempre 

lugar dice “lugar mío”. El dueño de ese lugar. Los peruanos, más, 

dicen apus, ¿no? Nosotros también decimos apus. Los aimaras 

dicen achachilas. 

 

Nada tiene que ver con los chulpas. Los chulpas son otro plano. 

Esos son habitantes de miles de años, que nada tiene que ver con 

nuestros abuelos, abuelitas, que están en el en el cementerio. Está 

Claro, ¿verdad? Sí, esa parte siempre eh piden explicación y esa 

parte hay que entenderla bien porque muchos se confunden con 

sus antepasados, con sus abuelitos, abuelitas que han estado en la 

familia y que ahora están en el cementerio. No es así. El ritual para 

los antepasados es directamente a los chulpas, a los habitantes de 



 

29 
 

miles de años que sus energías están aquí, ¿no? Por ejemplo, ahí 

de donde yo vengo está lleno de terrazas - esas terrazas han hecho 

ellos. Imagínense, ellos han pensado para miles de años ¿no? Ellos 

eran mejores ingenieros, que sabían conservar la erosión del suelo. 

Y miren, nosotros y mis hijos, siguen comiendo de ahí. Solo 

remendamos un poquito, se cae una piedra y nos cuesta levantar. 

Remendamos esa piedrita y sigue la labor, ¿no?  

 

Y entonces toda la ubicación, por ejemplo, la casita, el sol tiene que 

tomar, el sol tiene que entrar aquí, dentro de la casita, así como ese 

es la energía, ¿no? El viento tiene que entrar, ¿no? Entonces, eso 

es la parte de la arquitectura, por ejemplo, tiene que estar 

relacionado donde sale el sol. La luna también necesita que los 

rayos de la luna, la fuerza femenina del mundo del Hanan Pacha. 

Entonces la infraestructura debería estar relacionado en ese 

contexto, sobre todo las demás energías de los dadores de la vida.  

- Enganchado con esto, con la cultura occidental , que ahora 

tiene que vivir con sus antepasados, ¿no? Sus familiares sin haber 

sido sembrados, ¿no? Que la cremación ha cambiado su vida.  

 

- En cuanto a lo que es nuestros muertitos, últimamente en 

muchas ciudades se escucha la cremación, y yo … Cuando me 



 

30 
 

mandó una carta de sus familiares de Ina Rosin de Alemania -para 

crear un ritual de la medicina que voy a dar- entonces su último 

deseo de ella, por ejemplo, ejemplo, una parte de su polvito era 

echado al mar, y otra parte, a los apus, y una pequeña al mundo 

Ankari, ¿no? Eso era su último deseo, de pasar algo, ¿no?.  

 

Entonces, en estos últimos tiempos también, es como que no hay 

mucho espacio en los cementerios. Entonces, muchos toman 

opción por cremación. Es igualito como está en la familia, cuando 

te llevas el frasquito, a tu ser querido, ¿no?, a la casita, pero 

siempre hay que hacer ofrenda, ¿sí? Hablar, por ejemplo, hace rato 

explicamos cuando mi abuelo llegaba la chacra de Isidoro, pero ya 

había fallecido muchos años, pero seguía ahí, hablándole, al 

Isidoro. Entonces ahora que va a estar el polvito presente, todavía 

en la casita, es mucho mejor todavía, ¿no?  

 

Así que llegamos al mismo punto, en lo que es el mundo invisible, 

¿verdad? Siempre hay que hacer ofrendita. Siempre la comida se 

sirve, no será tal vez cada día, pero de vez en cuando debes 

recordar, ¿no? Como los católicos, que, en su día específico, es un 



 

31 
 

día señalado en el calendario de don Gregorio, es en noviembre, 

¿no? Nosotros no compartimos eso mucho, ¿no? cada día, 

cada día.  

 

Mucho en relación la convivencia, así como convivimos ahora 

físicamente, estamos conviviendo constantemente con ellos. Y 

reitero, entonces no solamente también de nuestros muertitos, 

tenemos que recordarnos cuando caemos en una desgracia, 

decimos, “ay no”. La comidita, el vinito, antes de tomarle, aprender 

a challar. Challar se llama saludar, ¿no? Hay que aprender a saludar 

por lo menos. Entonces estamos, más convivencia todavía si 

tenemos el polvito anterior, pero si lo han dejado a los apus, a la 

madre Tierra, cada uno intenciona en una manera en que, le va a 

llamar. 

 

- Podemos hablar un poquito del rapé, que usan. Traje a ver 

si alguien quiere probar. 

 

- Hay varios tipos de rapé, ¿eh?. Por ejemplo, nosotros 

tenemos mojtacho, polvo de corteza de un árbol, ¿no? 



 

32 
 

 

La región kallawaya tenemos pisos ecológicos, y tenemos 

microclimas. Empiezan altiplanos, donde no hay nada de 

vegetación, solo puedes encontrar llamas, luego el valle donde hay 

más arbustos, y la parte tropical adentro. Ese es la nación, el 

territorio, por eso el conocimiento amplio -de la parte de los 

médicos kallawayas- ¿no? Gira en el círculo de la medicina. Ah, pero 

siempre con mucho respeto. La planta es igual que el ser humano. 

Su dios es Sacharuna. A este Sacharuna hay que hacer ofrenda. 

Pedirle permiso antes de cosechar las plantas, ¿no? Entonces, 

¿para qué? Para pedirle permiso su fuerza, ¿no? De uso que vamos 

a hacer esta plantita.  

Arrancas, pones a tu jarrito, echas agua hirviendo, ya estamos. Y 

dentro de estas, muchas plantas tenemos en la que el rapé, el 

mojtacho, que son muy, muy buenos. Por ejemplo, sobre todo 

muchos sufren de depresión. Esto ayuda bastante a muchos 

pacientes que llegan, que sufren de depresión en la región. Hemos 

aprendido que es muy efectivo para estrés y depresión. Esos que, 

en los hospitales psiquiátricos llaman desahuciados, porque le han 

dicho que no tiene cura, ¿no? Y entonces con estos  plantitas se 

puede ayudar a sanar. Y muchos, muchos. 



 

33 
 

 

Los kallawayas curamos con plantas, minerales, animales y rituales. 

¿Cómo es el uso de los animales? Por ejemplo, no es que vamos a 

sacrificar todos los animales. Sino es que usamos, por ejemplo, aquí 

está parte del animal. Ahí están las plumas del cóndor, que se usa 

para los rituales, para las purificaciones, conexiones. Ahí tenemos 

un caracol del mar, que para nosotros es muy, muy sagrado, por 

ejemplo, para lo que hemos hablado, para llamar a la Princesa 

Suyapara. A este sonido escucha la princesa Suyapara, ¡y no le 

vamos a gritar “Princesa!”, no.  

 

Entonces, el rapé, es … Nosotros usamos, por ejemplo, nosotros 

llamamos sayri, tabaco silvestre, salvaje, que no está plantado. Nos 

echamos las hojitas, las molemos las finitas, los lisos, y guardamos 

en cerámica para luego -tienes que agarrar en pisca- para soplarle 

o para succionar mediante los tubos de nariz. Esto especifica en que 

el ser humano, llevamos los malestares, las enfermedades, o la 

enfermedad, entra a través de nuestra mente y a través de lo que 

comemos. Esos son los actores de la enfermedad del ser humano, 

su pensamiento.  

 



 

34 
 

Entonces, el rapé, por ejemplo, lo que decía la Liliana, ayuda a 

limpiar la mente, te ayuda a estacionarte un poco más. Si estás un 

poco nervioso, nerviosa, estás en un momento caótico, ¿no? A 

veces nos toca pasar por momentos fuertes, busca este, polvito. Un 

sanador se acerca y hazte soplar, vas a ver que te va a aliviar. Es la 

mente lo que te está poniendo todo, su pensamiento. Y a veces nos 

puede llevar a extremos situaciones, que para eso han preparado 

estos hospitales psiquiátricos, donde le hacen volver más loco 

todavía. Y otro factor que también no es que se han vuelto así sin 

pensarlo, sino que han perdido su pequeño alma. Cuando una 

persona pierde su pequeño alma, las conclusiones llegan es que lo 

internan al hospital psiquiátrico. El mundo cuadrado todavía no 

tiene respuestas, ¿no?, a estos situaciones. La sifilización1 de la 

suciedad2 moderna, todavía no ha respondido, ¿no?, a ciertas 

situaciones que, a través de las plantas, a través del llamado del 

ajayu, podemos solucionar problemas de muchos, muchos, que 

están en el hospital psiquiátrico. 

 

 
1 Refiriéndose despreciativa y peyorativamente, a la civilización occidental. 
2 Ídem, por sinónimo de sociedad. 



 

35 
 

Cuando yo fui invitado a Alemania me llevaron al hospital 

psiquiátrico para para ver cómo podemos ayudar. Me decían, 

"Señor Ortiz, ¿cómo podemos ayudar? a esta gente”. Yo les decía 

sinceramente, ¿no? “Ustedes, su gobierno ha penalizado la coca, 

¿no?” Qué pena. Pero esta gente no está para inyecciones ni para 

pastillas, sino es que han perdido su pequeño ajayu. Haber perdido 

el ajayu ha hecho de que no estén aquí. Entonces, hay que llamar 

sus pequeños ajayus, retornar al cuerpo físico, para que vuelvan a 

estar normales, ¿no?  

 

Entonces, esta parte, el mundo cuadrado todavía no tiene 

respuestas, ni entiende o es que no quiere entender todavía, es que 

no lo sabe. Este pequeño ajayu es tan importante en nuestro 

estado emocional, psíquico, mental del ser humano.  

- Entonces, contános de los cuatro pilares. 

- Bién. Los cuatro pilares son, hemos dicho, ¿cuáles hemos 

dicho? 

- Purificación, conexión, alimentación y fortalecimiento.  

- Empezaremos con purificación. ¿Qué es purificación? 

Hemos dicho de que, cuando la casita está limpio es bien bonito, 

como da ganas de sentarse, ¿verdad? Pero si estaría botado ahí un 



 

36 
 

zapato, hay un desorden. Eso hay ordenar. Entonces la purificación 

consiste en que el ser humano, queremos buscar encontrar, y 

heredar una o varias negatividad. Es hereditario. Puede ser 

hereditario, que arrastramos las secuelas, las actrices de la madre, 

de nuestro papá, de nuestro abuelo, mamá o abuela, de la parte 

del lado femenino o masculino. No vaya a ser que -con lo que ha 

muerto nuestro mamá o nuestra abuela- arrastramos. Es simbólico 

que arrastramos, y seguirá arrastrando nuestros hijos, nuestros 

nietos si no hacemos este ritual de purificación.  

 

Entonces, esto en el en el plano físico causa muchas situaciones, 

como, por ejemplo, un emprendimiento trunco, ¿no? O de repente 

algunos accidentes, desequilibrios, enojos, ¿no? Muchos pueden 

ser desequilibrios en una manera donde, por ejemplo, una familia 

no está bien con su pareja, con sus hijos, o en plano de actividades 

no funciona, y uno dice, “no, yo he nacido con mala suerte” o como 

dice “no, tú has nacido estrellado, sin estrella”, ¿no? Eso si puedas 

hereditario. Los kallawaya, vemos lo que es el mundo invisible ¿sí? 

Entonces esa es la purificación, donde hay que cortar eso que va 

generando ese niño, ese joven, esa señorita, de generación en 

generación.  



 

37 
 

 

Entonces, siempre hay que purificar. Buscar es cuando buscas. 

Entonces, este purificación se hace un ritual muy muy respetado 

por los médicos kallawayas, porque si tú vas a la región kallawaya, 

siempre te va a decir, "No te voy a poder recibir antes. Antes te 

limpias, te mojas, llévate al agua”. No se trata de ir directamente al 

apu. No. Eso en la cultura kallawaya está muy respetable, siempre 

te va a someter a la purificación ¿no? Entonces, limpia. 

 

Todos pasamos un mal momento, un momento fuerte, que 

también está relacionado con penas y tristezas. Algún familiar 

nuestro ha estado partiendo a la otra dimensión, entonces eso 

también deja secuelas, y eso también puede causar malestar.  

Cuando hacemos el ritual de purificación, todos tienen que 

someterse de la familia. La casita hay que limpiar. La casita es donde 

duermen los perritos, los animalitos, los cachorritos, inclusive la 

chajra, el baño, la cocina, . Entonces también la casa se purifica. No 

es que vamos a llevar al río, sino es que hay otra manera de limpiar 

la casita.  

 



 

38 
 

Entonces, eso es la purificación, la limpia. Físico y energético que 

debemos hacer todos. Dejar nuestras cicatrices del alma, ¿no? 

Mediante los dadores de la vida, que es, por ejemplo, un río. 

Siempre se hace un río , ¿no? Eso es purificación. Es como que 

cuando una casita está limpio, entonces está generando energía. 

Los seres humanos también, cuando estamos limpios del alma, 

¿no? Entonces es más lúcido, está más contento, más alegre, ¿no? 

Pero cuando tiene cicatrices el alma, entonces la una persona está 

un poco apenado, enojado, ¿no? Mediante su mente crea algunos 

conflictos, malos entendidos. A eso tomamos mucho en cuenta los 

médicos kallawaya.  

Hasta el uso del sexo que uno por emoción puede que haya tenido 

con un hombre, por una señorita, hasta eso es succión de una 

energía negativa, ¿no? No solamente el susto, o no solamente el 

hereditario, y al revés, es que esa señorita haya estado con otros 

hombres, pero el chico era virgen, pero este chico virgen ha 

succionado sus energías de esta chica, o al revés, ¿no? Entonces es 

una fuente de lastimar también, son objetos invisibles que han 

quedado, y eso tienes que cancelar con purificación. ¿Sí? Entonces, 

eso es la limpia, la limpia física, la limpia energética, cicatrices de 

nuestro ajayu.  



 

39 
 

 

Vamos al conexión. ¿Qué es conexión? Hemos dicho la limpieza es 

que para nosotros todo vive. Nada es inerte. Tenemos que estar 

conectados con todos los dadores de la vida. Hemos dicho que el 

arbolito tiene su dios, los animalitos tienen su illa, la casa del 

cóndor mamá ese es su casita.  

 

A ver, en palabras, cuando una familia me pide sus servicios, 

siempre me gusta contar entre estos, contar hechos desde mi 

vivencia. Un día, una pareja joven con dos wawas, llegaba a pedir 

sus servicios de mi abuelo. “Maestro, queremos que nos hagas una 

mesa”. Una pareja joven muy muy como ustedes, jóvenes y mi 

abuelo decía, "Muy bien, voy a venir." ¿Cómo no? Acordaron. “Y 

vos me vas a ayudar a llevar mi bastón y me vas a acompañar así”.  

Muy bien. Me pongo mi ponchito. Habíamos caminado como 2 km 

para llegar, para en vano ¿Saben para qué? Mi abuelo llega a la casa, 

y llama a la pareja. “¿Dónde está su kawilto? Y voy a salir, antes de 

hacer el ritual de conexión”. El joven dice, “Todavía no tenemos 

tío”. El término tío es común en los Andes. “No, todavía no”. Y mi 

abuelo se rasca la cabeza “Mientras que no tengas kawilto, 

entonces vamos esperar, la próxima luna creciente, luna llena. No 



 

40 
 

puedo asistir si no tienen kawilto”, ¿no? Y la pareja joven casi se 

pone mal, “Por favor, tío”, No. “No porque ustedes no entienden 

nada de lo que es conexión. Si entenderían, tendrían su kawilto”. 

Este no es chiste, este no es broma, ¿no? “¿Cómo voy a hacer una 

mesa blanca? Ni siquiera ustedes entienden nada; no saben; no 

entienden nada de lo que es conexión. Entonces averigüen, hablen 

con sus familias qué es el kawilto. Y una vez, cuando tenga un 

kawilto, voy a venir, con mucho gusto les voy a pedir”. Pasó. 

Entonces nos vamos. Y en el camino yo también me pongo triste, 

“Pero abuelito deberíamos el jurado, está todo alistado” – “No, 

hijo, pero si no tiene kawilto, no podemos. Eso no es rápido, no es 

porque quieras, es respeto a la Pachamama, a lo que tienes que 

entender, hijo. Y tú también todavía no entiendes. Nos vamos” 

¿no? 

  

Entonces, el kawilto. Mi abuelo tenía su kawilto. Es un pequeño 

lugarcito de tierrita, tapado con tres piedritas. Tan sencillito. Eso 

había sido conexión. A ver, vamos a ir: hace dos años llegaron unos 

periodistas jóvenes del TV de un canal de televisión privada de La 

Paz Bolivia a la región. Jóvenes periodistas, que han dado algún 

documental quería hacer en los video, ¿no? Llegaron a mi casa 



 

41 
 

primero, ¿no? “Maestro, buenos días, queremos sacar un foto su 

kawilto y queremos entrevistarlo.”. Muy bien, entonces, me llevo, 

así como me llevó la Liliana, “Aquí está mi kawilto”. Estos chicos 

estaban en otra cosa, parece que miraban mucho televisión. O sea, 

en serio. maestro, les muestro el cabito. Eh… susurraron entre 

ellos… ¡no creía estos hijos que era el fuente energético! 

Simplemente tierrita y tres piedritas. Y se fueron. “Vamos a volver, 

Señor”. “Muy bien”. “¿Quiénes más tienen? ¿Hay otros por aquí?”. 

“En Curva hay un tal señor Sabino Fernández, es un renombrado 

médico, vayan ahí”. “Gracias señor”. Y se va de su coche. Han 

llegado a curva. En Curva igual, don Sabino Fernández su kawilto 

les ha mostrado, era un tierrita ahí con sus carboncitos, tapado con 

tres piedritas. Seguían dudando. Se fueron hasta Chajaya, donde 

nació Ramón Álvarez, renombrado médico kallawaya. Igual les 

mostró con carboncito, tierra con piedritas. Y volvieron. Y volvieron 

a la casa. “Disculpe, por las dudas, pero ¿cómo ustedes con este, 

con este fuentecito nomás, sanan a la gente, no?”, Yo les dije 

“Ustedes miran mucho televisión, ustedes estaban confundiendo 

con los templos de Shaolín, los templos de otro lugar, no, no. Es una 

confusión”. En los Andes es eso, tan simple, lugarcito, ¿cómo puede 

ser un cuenco energético decían estos chicos? Se convencieron y 

tomaron foto y publicaron un artículo.  



 

42 
 

 

Entonces es el kawilto. El kawilto es cuando donde tu coso es tu 

casita, tienes que tener un lugarcito donde pones hojitas de coca, 

¿sí?. El kawilto es ese lugar, cuando te vas a ir a Francia, antes de 

salir a Francia, antes de ir al aeropuerto, chállate a ese kawilto. Le 

abrir esa piedrita, destapámos, un poquito de tierra más y echarle 

vino. Dile que te vayas bien desde París. “Sano estoy saliendo, sano 

volveré”. Porque hay veces sales sin challarle, tal vez nunca vuelvas. 

Esa es conexión. No sé si me dejó entender. Esa es conexión. Es 

como un celular enchufado. Ahí lo ves. Funciona. Pero cuando no 

está enchufado el celular no sirve, ¿no?. 

 

Entonces, tenemos que aprender a conectarnos, simplemente con 

vinito, dices kawilto - porque kawilto tiene que tener su nombre 

propio, ¿no? Más adelante vamos a hablar cómo hacer uno, cómo 

puedes crear tu kawilto. No importa que esa casa no sea tuyo 

propio, puede ser prestado. Eso también funciona, ¿no? 

Momentáneamente, porque ahí está. 

 

Pero, ¿cómo trasladártelo también el kawilto a otro lado? Sencillo: 

el carboncito con un poquito de tierrita más te las llevas, ya. Si estás 



 

43 
 

viviendo en Capilla del Monte, has vivido, entonces te vas a ir a 

Mendoza, te llevas tu kawilto, y sigues teniendo el fuente 

energético, ¿sí? La kawilto de la casa. Ahí siempre te vas a challar, 

ahí siempre te vas a hacer ofrendas, y sobre todo si eres sanador o 

sanadora, primero deberías tener eso. Él kawilto, ese es el kawiltu, 

no es cabildo. La Ina Rossin lo ha puesto un poquito mal en sus 

libros, cabildo. Es kawilto, con k de kilo,  a, w, i, l, t, u: kawiltu. El 

fuente energético. Que debes conectarte antes de salir, y después 

de llegar también. “Gracias Pachamamita por haberme cuidado”. Y 

desde ese punto energético, saludas a los apus. “Gracias por 

haberme cuidado. Aquí estoy llegando sano y salvo”. En los Andes 

siempre es ofrenda física, no es cantando ni meditando. Ofrenda 

física. Agarra hojita de coca. ¿No hay mucha coca? Vino tienes aquí. 

Argentina es rico. Entonces agarre su vinito, tinto o blanco. Chálle, 

atienda a la salud. Entonces está conectado. Este es conexión: estar 

en armonía a través de estos gotitas de vino, te estás relacionando 

con las montañas, con la madre tierra y con todos los dadores de la 

vida. También es un ritual, ¿no? Un ritual porque ya es un ofrenda 

más que contiene muchos, muchos ingredientes, muchos 

preparado, ¿no? Ofrenda especial. Desde el ofrenda especial se 

crea el kawilto. El kawilto de la casa que está siempre conectado. 



 

44 
 

En los momentos difíciles, ahí chállale. Y después, arranque no más 

arrastrando sus maletas. Entonces eso. 

Ahora vamos a pasar por alimentación. La alimentación hemos 

dicho que es energético y físico. La alimentación energética. ¿Qué 

entienden por alimentación energética? Este cuerpo necesita sol. 

Este cuerpo físico necesita viento. Eh, necesita lluvia. Algunas veces 

debiste mojado con lluvia. No te ocultes, no, te va a llover. Algunas 

veces tienes que hacerte mojar con lluvia, pero saber cuándo 

también. La alimentación energética.  

 

A ver, les voy a dar un pasaje de una alimentación energética. A las 

4 de la mañana, mi abuelo me tocaba la habitación, mi casita. 

“Chico, despierto”, así. Pucha, yo me molestaba sinceramente. Y mi 

papá no que no cuadraba con sus pensamientos. decía, "Ese viejo 

molesta a las wawas tan temprano, ya está sufriendo de insomnio, 

por eso se levanta tan temprano”, ¿no? Y entonces yo cuadraba 

más con mi abuelo y decía, "Es cierto, ¿tienes insomnio?." Le decía, 

"No, no, es que tu papá no entiende. Y no lo va a entender. ¿Sabes 

hijo, lo que te quiero? Por eso te levanto esta hora. Algunas veces 

debes saber cosechar las energías del Pacha Pajari es el crepúsculo 

de la mañana que tiene fuerza del bebé, fuerza de la wawa, fuerza 



 

45 
 

del bebé”. El crepúsculo de la mañana tiene energía de wawa ¿Y 

sabes para que se levante temprano a esa hora? Para cosechar esa 

energía bebé, para longevidad. Para renovar, para alimentar 

nuestro ajallu, nuestro álma para que se renueve. Entonces, de vez 

en cuando, cada mañana siempre debes levantarte antes que 

canten los pajaritos, porque ya el cantar de los pajaritos anuncia de 

que esa energía ya está diluida, y peor cuando ya sale el sol. Ya es 

seguro que cuesta, es a mí me costó, ah, decía “no, está loco”. Y eso 

es más pesado a esa hora. Es difícil de abandonar la camita. Pero 

entonces, esta enseñanza del abuelo, nos quedó muy bien grabado. 

Entonces hay que cosechar esa energía, volver a cosechar esa 

energía para alimentación energética de nuestro ayllu. 

 

- ¿Cada cuánto esa cosecha? 

 

- Cuando te sientas pesado. Cada vez, cuando te sientas un 

poco… cuando hay desequilibrios, malestar, te sientes pesado en tu 

cuerpo. Pero tampoco quiere decir que te levantes, que te 

despiertes, estás echando tu cama. Tienes que salir afuerita. 

Muchos de ustedes, deben saber hacer yoga, tai-chi, algún 

ejercicio, ¿no? Hagan movimientos, ¿no? O simplemente se pase 

por donde sale el sol, y cosechen esa energía. Pásense con esa 



 

46 
 

energía, máximo 10, 15 minutos. ¿No? Apenas que empieza a 

cantar los pajaritos si quieres volver a tu cama. Ya te has nutrido 

con esa fuerza del bebé, y eso hará bien, y tendrás movilidad. Mi 

abuelo vivió 120 años, pero mi papá murió a su 60, porque no 

entendía, no aprendía los conocimientos. Y de eso mi abuelo 

siempre me decía, "Tu papá se va a morir antes que yo. Porque 

estos conocimientos terminan acá. Yo quería que el fuera médico 

kallawaya pero el no quiso”. Entonces así fue. Mi abuelo vivió 120 

años y mi papá falleció a los 60.  

 

Entonces, esto es la alimentación energético que debes aprender, 

¿no? Conocer los haces de la vida, y la alimentación física. Yo, 

cuando en el ayllu, llegando a la alimentación física, por ejemplo, 

servíamos chichita, ¿no? yo con la mamá Justina, mi esposa, pero 

otros llegaban con su Coca-Cola de 2 litros como orgullo, y nos 

menospreciaban. Hemos sufrido también algunos desprecios. Nos 

decían, "Uy, este Aurelio debe ser bien tacaño, ¿no? Tacaño, 

apretado. Mira, siguen tomando chichita. Es que no quieren gastar 

el Coca-Cola” ¿no? 

Con ese desprecio nos miraban. Yo les decía siempre “No tomen 

eso, tomen chichita o agüita”. Se reían en mi cara. Pero, ¿qué pasó? 



 

47 
 

Ya cuando yo tuve los 45 años, murió un quechua. Bajó a Charazani, 

tomó su Coca-Cola y en la tarde llegó con diarrea, y al día siguiente, 

muerto. El doctor de Charzani vino, sacó su sangre, y diagnosticó 

exceso de azúcar, diabetes. Los quechuas decían, “¿por qué? ¿Cuál 

es la causa?”. Es que los doctores no te van a decir eso. Los más de 

confianza te va a decir “No tomes con mucha azúcar”. Y conociendo 

que murió alguien en el ayllu a causa de este refresco, recién, recién 

tuvieron un poco de miedo a Coca-Cola, después venían a mi casa, 

“Tío Aurelio, ¿qué más tenemos que hacer? Porque ha muerto esa 

persona a causa de Coca-Cola”.  

Entonces, ya ahora como que una mitad parte de la gente ya tiene 

miedo a la Coca-Cola, ¿no? Pero más antes se ría. Entonces, el ser 

humano siempre tiene que vivir para para creer, ¿no? Al ver esos 

muertos a causa de Coca-Cola, ya recién han tomado conciencia.  

 

Entonces, debes conocer tu alimentación. Si algún alimento no es 

para tu cuerpo, porque lo kallawayas clasificamos en tres 

temperamentos al ser humano. Los seres humanos somos fríos, 

tibios y calóricos. La alimentación también tiene que variar según 

nuestro  temperamento, ¿no? Puede que, por ejemplo, la manzana 

sea bien beneficioso para para uno, pero tal vez para otro no. Y está 



 

48 
 

bien. Entonces, conocer tu alimentación es tan, tan importante, y 

sobre todo tener mucho cuidado ahora más que nunca, porque 

ahora le están metiendo comidas, con funguicidas, insecticidas y es 

un veneno fatal, ¿no? Y todos estamos cancerados, ¿no?  

 

A ver, les voy a contar un pasaje de mi ayllu, por ejemplo. Unos 

chicos de mi contemporáneo, que se fueron a la ciudad y llegaban 

de la ciudad, me decían, "Uy, estás flaco, mal vestido, pucha, 

vámonos a la ciudad. Allá se come bien”, ¿no? “Aquí vos tomas 

agüita, vas a tomar Coca-Cola. Vamos, allá”. Entonces, mucha gente 

que come en cantidad, pero fíjate en calidad, ¿no? En calidad. 

Entonces, y después se hace una noticia de que el tal Pedro ha 

muerto en la ciudad con diabetes, ¿no? O con otro. Entonces, la 

comida es muy peligroso, ¿no? Sobre todo, traten de comer lo que 

es… lo que produce la tierrita. Ya en Europa, por ejemplo, ya hay 

mercados más orgánicos ¿no? Papitas grandes y en su lado están 

papitas chiquititos, un poco feítas, pero el quien conoce la calidad 

de alimentación prefiere los más feitas, los más chiquititos, ¿no? 

Entonces esto es muy importante.  

 



 

49 
 

Pues hemos hablado de físico y la alimentación energética. 

Sáquense zapatos, caminen en tierra, este cuerpo necesita tierra 

firma. Yo he crecido hasta mis 15 años, yo no conocía zapato. Ahora, 

a lo viejo me gusta eso, me siento cómodo. Yo he caminado 

comarcas y hay veces descalzo. El caminar descalzo hace que la 

tierra te energice, te alimente. La tierra te hace masajes, y te 

fortalece, ¿no? La parcialidad de abajo, la parcialidad de arriba: a 

partir del ombligo hacia arriba es nuestro parcialidad de 

Arabansaya, que está conectado con el mundo de Hanan Pacha. Y 

la del ombligo hacia abajo. Urinsaya, que está conectado a la tierra. 

Entonces es muy importante que -hay veces- deben de aprender a 

sacarse sus zapatos y caminar, si tengan la oportunidad, tierra 

firme, 1 o 2 km, uno o dos veces por lo menos al mes. ¿no? 

Entonces necesita tierra, necesita viento, necesita lluvia, necesita 

sol, necesita luna, necesita los rayos de las estrellas en tu cuerpo, 

¿no? Entonces eso es la alimentación energético. Y en la 

alimentación físico. 

 

Pasarnos a lo que es el fortalecimiento. ¿Cómo vas a fortalecer en 

ese círculo? El fortalecer también es tu mente que si ahí aparece un 



 

50 
 

botella de Coca-Cola, entonces tiene que ser consecuente, ¿no? 

decir “No, muchas gracias, yo no”. Ése es tu fortalecimiento.  

El fortalecimiento también consiste en que tienes que estar 

purificándote constantemente, conectándote constantemente, 

conocer tu alimentación energético físico, consiste en ese el 

fortalecimiento. Es ser fuerte, ¿no? No decir que “No, ahora yo no 

voy a salir afuera, está haciendo mucho frío” ¿no? Porque te 

despiertes ahora, pero no quieres salir, pero salí ahí está tu 

fortaleza de seguir y saber que vas a cosechar energía. 

Es este es grandes rasgos, la base fundamental de lo que es el 

círculo de la medicina kallawaya, de donde los médicos kallawayas 

siempre tomamos: el ser humano tiene que estar purificado, 

conectado, alimentado y fortalecido.  

- A ver, ahí como para que se lleven un tip hoy de qué 

medicina herbolaria pueden acompañar para una purificación, para 

alimentación, para una conexión. 

 

- Ajá. Eh, lo básico, lo básico, que por lo menos, como 

decíamos, por lo menos aprenderemos a saludar, que es la parte 

de conexión. 

 



 

51 
 

A ver, ya con purificación. Lo básico que pueden hacer en 

purificación, aprendan por lo menos a usar sahumerios. ¿Sí? 

Ustedes conocen eh a algunos lugares donde venden agua florida, 

¿conocen agua florida o no? 

 

Este agua florida es parte de ingredientes de lo que es la 

purificación. Viene botellitas. Ya. Entonces, con esto siempre hagan 

caer unas botitas en su habitación, la casita, la puerta de la casita. 

¿Sí? Entonces, eh puede comprarse carboncito, deben poner 

copalito al carbón cuando está caliente, prendido, y con copalitos 

sahumar. ¿Sí? Esto por ejemplo es parte de lo que es purificación, 

como un saludito. 

Y después ya, a ver conexiones, cuando tienes vinito y te puedes 

challar ya así. Bien, entonces eh a ver, vinito, porque si entramos 

en los temas más profundos un poco. 

 

- Sí, esas esas cosas básicas que nos queda poco tiempo.  

 

- Cómprese vinito y aprenda a challarse. Use la mano 

derecha. Esto vamos a- tal vez- un poco profundizar si hay 

oportunidad. El uso de las manos. El uso de las manos que es muy 



 

52 
 

básico. Esto es para conexión y este es para la purificación. Por 

ejemplo. 

 

Por ejemplo, por la mujer kallawaya primero para atender masaje, 

luego no va a usar su mano derecha. Por ninguna razón. Primero 

pasa su mano izquierda. ¿Sí? Luego aplica su mano derecha. ¿Por 

qué? Porque sus energías de este paciente puede succionar a ella -

o él- . Y en vez de haber sanado -por eso es que hay algunos 

sanadores sanadoras eferman también porque cargan en su carne 

su enfermedad- en el plano físico. Por eso es que la mujer sanadora, 

el hombre senador siempre va a aplicar ante su mano izquierda. 

Entonces, fíjense bien que para limpiar usen la mano izquierda y 

para conectar la mano derecha. Eso es algo muy importante.  

 

Y ya, alimentación ya tienen idea. Otro que también en la parte de 

me olvidaba, si tienen algún objeto sagrado adquirido, o tal vez 

heredado de alguien, tal vez. Siempre sacar al sol, así sacar de su 

casita. Todos estos conexiones a partir de luna llena. Es muy 

importante al principio hemos dicho el plano del mundo de arriba. 

Y a partir de menguante, nueva es purificación. Limpia. Eso. Fíjense 

nueva es limpia, purificación.  



 

53 
 

 

Entonces estos pasajes, los objetos sagrados, si quieres purificar, de 

acuerdo a la fase lunar que hemos indicado. Porque también los 

objetos hay que purificar y también hay que conectar. Eso es criar 

y ser criado, porque está vivo, está lleno de energías. Si nunca le ha 

sacado la casita, puede que se esté dormido, pero se va a conectar. 

No vas a enchufar al enchufe como celular, pero sí tienes que 

purificar al solcito.  

 

El sol es sagrado.  La lluvia tiene que mojar, cuando está tronando 

el rayó, cuando está, pues pones tus objetos sagrados, así tener 

fuerza, aprovecha.  

 

Hay que sacar los objetos sagrados cuando esta luna llena, si tus 

objetos sagrados quieres que se carguen, sean efectivos, se 

carguen con rayos reflejos de luna llena, que se conecten con tus 

objetos sagrados, ¿entiendes? Porque de lo contrario va a ser 

cualquier objeto muerto , porque no lo estás criando. Y para que te 

críe a vos, tienes que criar también, conectar con estas fuerzas que 

necesita cualquiera. 



 

54 
 

 

Bueno, hasta aquí.  

  



 

55 
 

III 
 

- Ahora sí comenzamos, ¿no? A ver. 

 

- Sí pudieras comentar un poco más de los dioses que 

invocan, y más allá de la invocación, en los rituales y las ofrendas. 

Si también los invocan en los rezos diarios, si tienen rezos diarios, 

y en cada uno. 

 

- Bien, muy buena tu pregunta. Entonces vamos. Los 

dioses y diosas. En el mundo kallawaya tenemos femenino, 

masculino, tanto en el mundo Hanan Pacha, de arriba, como en 

este plano, Kai Pacha, y luego Uku Pacha.  

 

Entonces, a ver, vamos a mencionar unas, por ejemplo, del 

mundo de Hanan Pacha. Principalmente tenemos ahí Taita Inti, 

el Padre Sol. Es el dios masculino del mundo de arriba. ¿Sí? Y la 

femenina que es la Mama Luna. La Mamá Luna que representa 

el lado femenino. 

 



 

56 
 

Y aquí tenemos lo más preponderante sería, los Apus que 

representan los masculino, y la Pachamama que representaría 

la madre Tierra.  

 

Y en el Uku Pacha, tenemos el Jawari, que es el dios que come 

los huchas, tanto masculino y femenino. Entonces, estos son los 

más comúnmente invocados en su mayoría, pero si entramos 

más a profundo hay más. Hay mucho más. 

 

- ¿Jawari es masculino, femenino? 

 

- Jawari es masculino. Tenemos el femenina, es el Jaranki. 

Estos son más invocados comúnmente, como hablábamos esta 

mañana. Entonces, también las plantas tienen dioses, los 

animales tienen dioses. ¿Sí? La casa también tiene un dios, ¿no? 

La casa. Los animales tienen su illa. Illa, que es el dios de los 

animales. La comida también ha tenido dios, que se llama el dios 

Tawichu. t-a-w-i-c-h-u. Tawichu.  

 



 

57 
 

También los dadores de la vida. Ahí entra el dios viento, Ankari. 

Sí, el dios viento. Ahí vamos pidiendo a la princesa Suyapara, la 

diosa agua. Agua. La Mamá Qasa, que estamos ahora en su 

época en la región kayawalla. Y aquí también se siente Mama 

Qasa, la época de la helada, la diosa helada. 

 

 ¿Qué más? En este plano, por ejemplo, eh, el Nina. Ah, el abuelo 

Fuego. El abuelo Fuego también es un dios que es dios. Nina, 

nina. 

 

Pues entonces tenemos varios dioses y diosas. Todo es un ritual, 

no es prender un fueguito. Y ese fueguito que prendes, debes 

aprender a saludar. ¿Sí? Debes aprender a ofrendar, hacer 

ofrenda oficial. También debes aprender a leer, a escuchar lo que 

está hablando. ¿Sí? mi abuelo me decía siempre me recuerdo, 

¿sabes? Cuando yo era ya adolescente me decía, "Un día vas a 

ser maestro. Cuando escuches lo que está hablando el río. Qué 

es lo que te está diciendo el fuego” ¿No? Ya es más profundo, 

¿verdad?  

 



 

58 
 

Entonces, eso, siempre estos dioses, diosas, energías, fuentes 

energéticos que siempre tienen vida. Todo tiene vida, todo. 

Hasta tu auto tiene vida. Por eso debes saber purificar, también 

energizar tu auto. Y eso. 

- Por ejemplo, ¿sahumándolo? 

- Claro. Entonces, Lo purificas, lo sahumeas, y adentro 

abres y energizas, pasas con incienso, de repente dentro del 

coche te has regañado con alguien, o tal vez de mal genio has 

entrado al coche, entonces esas energías se acumulan ahí, ¿no? 

O de repente has comprado uno, un auto de medio uso, y no 

sabes qué es lo que ha pasado en su trayecto este cochecito. De 

repente ahí su dueño anterior ha llorado, ha pasado muchas 

cosas, ¿verdad? Entonces, esas energías están acumulados ahí, 

y al comprar tú inocentemente algo apurado ya entonces es 

tuyo, entonces esas energías pueden causarte ciertas 

frecuencias en ti, ¿entiendes?  

 

Por eso nosotros, por ejemplo, los kallawayas no recomendamos 

mucho para que compren ropas usados. En Bolivia ahora mucho 

entra ropa usada, sobre todo en las áreas urbanas, ¿no?  Un 

zapato que cuesta como $300 dólares allá puedes encontrar en 



 

59 
 

$10, ¿no? Pero no sabes que ese zapato tal vez era de un muerto, 

¿no? ¿Sabes que ese dueño del zapato tal vez se ha muerto con 

una enfermedad hereditario? Y todavía hereda en su zapato esa 

enfermedad, que al ponerte tú inocentemente, al ver que es una 

prenda de valor, y que es suerte, ¡mira que este tan barato me 

he comprado, de muestra! ¿Has purificado eso, ese ropita? No 

creo. Entonces son situaciones que hay que tener cuidado, ¿eh? 

Porque como quién dice, lo barato puede costar caro. 

Entonces vamos a ir otras preguntas para ir porque si no va a 

entrar a otro lado. ¡Nos estamos saliendo de la de la pista! 

- Yo hago arquitectura, ¿no? Y justamente nosotros 

usamos el territorio, y comunicamos con eso. Ahora, veo que a 

las casas las hacen sin alma, digo yo, que no tienen alma, 

entonces es como que también ocurren cosas y propenden. O 

sea, el hábitat es como lo cotidiano que vivimos y si no tiene 

alma…  Quería si podías profundizar un poco más en todas estas 

ceremonias que vos tenés para el tema de las casas.  

 

- Muy bien, panay. En el plano de -vamos a ir 

directamente a las casitas, por ejemplo-  para nosotros el dios de 

la casa es el konturkapamaman. Ese es el espíritu de la casita, y 



 

60 
 

las construcciones tienen que ser muy pensadas para que 

penetre algunas veces la luna en su movimiento. 

No importa por la ventanita que así la luna tiene que penetrar la 

fuerza femenina del mundo. No vamos a construir tampoco no, 

chiquito. Así como, ¡mira! esta es muy buena construcción. El sol 

tiene que entrar a la casa. Sí o sí, tiene que penetrar a la casa, 

porque todas estas energías fuentes también purifican. Aparte 

de que usemos sahumerios, o energía de nosotros como 

personas, pero también son energías que  pueden purificar, 

conectar, alimentar y fortalecer, ¿no? Es decir, de los cuatro 

pilares fundamentales. 

Entonces, es muy necesario que el sol entre. Ahí los kallawayas 

por lo menos hacen siempre que en la casita, llegue a una parte 

de la puertita, por lo menos. ¿Ya? Es muy, muy importante, ¿no? 

Entonces, para que estos fuerzas de Mama Killa, Taita Inti, el dios 

viento, pueda hacer su trabajo energético, entre a la casita.  

Ahora vamos a cómo se construye una casita en el ayllu. El ayllu 

es un núcleo familiar donde ahí no hay mucho pensamiento 

individualista. O no hay casi preocupación profundo, porque en 

el contexto del área urbano es muy muy aislado de lo que es la 

convivencia. ¿No? El sentido en que, mira, … nace un chico, una 



 

61 
 

chica en la ciudad. Entonces quién sabe, se enamoran y tiene 

hijitos y no tiene casita, nada, nadie. Tal vez en algunos países 

los políticos ofrecen facilidades de que tengan su vivienda, pero 

en otros no. Pero en los ayllus nosotros estamos acostumbrados 

siempre de un mano comunitaria. Ese es el ayllu, ¿no? De ahí 

viene el ayni. Ayni es un término muy profundo. Ayni, ¿no? 

Entonces funciona en que eh el ayllu te da un terrenito. Vamos 

a suponer que esta parejita joven, ¿no?, ya es oficial, ya se han 

presentado al ayllu, son pareja, ¿sí? A través del permiso de sus 

papás, mamás, ya es oficial, entonces presentan, ¿no? Entonces 

las autoridades vamos a donar, dotar un terrenito. Un terrenito 

que es  territorio del ayllu para que se haga su casita. ¿Sí? 

Donación, ¿no?  

 

Entonces esta parejita pues no tiene ni pico para empezar, ¿no 

es cierto? Diríamos eso, estaríamos pensando mucha, y la ciudad 

peor, no pues este no tiene dinero, ¿con qué van a hacer su casa? 

Vamos a prestarnos al banco, etcétera. Esa es rutina. Pero allá 

no. Sabe que el ayllu le ha entregado un pedazo de terreno. Sabe 

que estas pareja son jóvenes, ¿no? No tienen ni pico y pala. Esa 

chica no sabe, no tiene ollita para cocinar. ¿Sí?. Entonces, los 



 

62 
 

autoridades son los que prestan esto. Preguntan al chico, a ver, 

es desde el principio que su papá, su familia, va a hacer. El 

principio del varón es que tiene que construir casa en el ayllu. 

Casa. Aquel hombre que no construye casa, no está bien. Sea 

como sea, por muy humilde que sea, su casita, tiene que tener 

su casa el varón. Ese es su su mente, tiene que estar. Y de la 

mujer esto, esto, esto [mientras señala objetos tejidos]. Aquel 

varón que está sin poncho dentro del ayllu, no queda mal el 

varón, sino la mujer.  

Entonces, ya el chico ya ha crecido con ese pensamiento, 

entonces eh obviamente él va a querer empezar clase y la 

autoridad le viene, "¿Cómo es tu plan?" “Y pues yo quiero 

apartarme de mis suegros porque mi suegra es… queremos vivir 

en paz” Y la parejita “Porque no quiero estar ni al lado de mi 

papá de mi mamá”. Peor las chicas dicen, "No, no, vámonos." 

Bien, entonces empezamos la ahí. Primero vamos a cavar 

cuántos metros, cuántos centímetros. queres la casita, ¿no? 

Acabamos la tierrita, ¿no? Y en las cuatro esquinas, o en los seis 

esquinas, ponemos una ofrenda. Una ofrenda. Vamos a 

necesitar una ollita de eso, cerámica chiquita donde vamos a 

llenar todos los cereales. Sí, cereales. Maíz, granos de maíz. 

Chuño, papá transformado seco, puede ser avena, trigo, cabada, 



 

63 
 

vinito, para que esta familia en esa casita, tenga abundancia 

energético y también física. ¿No es cierto? Estos vamos a 

sembrar los cuatro esquinas y una vez sembrado esto, 

celebramos la mesa blanca, la central mesa blanca. Y 

empezamos el colocado de las primeras piezas. A eso llamamos 

tejsi Tejsi, el comienzo. En el mundo kallawaya siempre hay un 

comienzo, no hay un final. Ya. Entonces, empezamos los 

primeros piedras. Claro, va a estar mucha gente todos. van a 

venir a hacer. No hay necesidad que llames por parlante, que 

digas, "Hoy día va a ser su casa, vengan, por favor." No, no, no, 

no. Todos van a llegar con su coca, con sus herramientas 

cargados, algunos sin herramienta, pero ya van a traer piedras, 

todos al ponerse a trabajar. Y el chico diga, pues, pucha, ¿cómo 

a esta gente voy a atender? Ella va decir, "No tengo olla grande, 

pucha, ¿qué voy a hacer?” ¿No?  

Eso me pasó a mí cuando llegó mucha gente, yo dije “Justina, 

¿!qué vamos a hacer!? ¿Cómo vamos a dar de comer esta 

gente?” Vienen con pico y pala. Yo miro del cerro, alta gente, no 

sé qué era. Era mediodía. Los autoridades ahí temprano. 

Mediodía aparece una abuela cargando comida. Y otra abuela 

ahí, y otra. Casi empiezo de llorar de emoción. Ese es el ayllu. 

Harta comida. Así ¿no?. Todas las mujeres con su ollita, y me 



 

64 
 

mimaban con harta comida. Nos hacían sentar. “A ver, chicos, 

vengan, siéntense ahí quietos”. Y los autoridades nos servían 

primero y después el ayllu. 30 platos tendrías que comer. Ese es 

el ayllu. Ese es el ayllu.  

Y entonces pues, ese momento queda grabado en tu mente. En 

la tarde nos miramos con la Justina.” Pucha, ¿cómo vamos a 

devolver todo esto al ayllu?” Y en la tarde ya mi casita ya estaba 

así [señala una altura]. Al día siguiente ya era para techar. Todos 

cargados, pajita llevaban. Las mujeres empezaban a organizar las 

pajitas, otros se subían arriba y hasta el techo.  Y empieza la 

música, el pinquillo, la música para la casa, que es muy especial, 

no es como para la princesa Suyapara, es a otro ritmo, ¿no? 

Entonces ahí los autoridades dicen, "Vamos a bailar y vamos a 

hacer bailar esta casa nueva”. El kayawalla invoca el espíritu de 

los apus para que esta casa se energice y prende en el centro por 

primera vez un fuego sagrado, dentro de esa casa nueva. ¿Por 

qué será? Para que esta casa esté energizado con el abuelo 

fuego. 

Con el abuelo fuego por primera vez en el centro. El fuego está 

ardiendo fuerte. Entonces agarran esta pareja que va a vivir en 

esta casa, y tiene que saltar, brincar por medio del llama al otro 



 

65 
 

lado, y al otro lado, al otro lado. ¿Para qué será eso? Para que la 

bueno fuego lo purifique y lo conecte con la casita. Eso es 

convivencia, es dar vida. Yo decía siempre, tal vez no me han 

entendido bien algunos, crear y ser criado, porque esta casita te 

va a criar. Es también energético y cuando puedes hacer 

exactamente esa tu. Estoy hablando de la casita entonces. 

 

- ¿Y se puede mover el kawilto?  ¿O cada vez que 

empiezas con eso, lo armás? ¿O te llevas, te llevás el 

carboncito?  

- No hay necesidad del carboncito, de que lo cargues. 

- ¿Y cenizas también te llevás? 

- Sí. 

- Y el kawilto este, la forma de alimentarlo, ¿tiene fechas 

específicas para mantener la conexión o es intuitivo? 

- Intuitivo. Cuando te llama tu cuerpo. De repente tienes 

un momento, de repente en la tarde dormiste bien feliz, pero al 

día siguiente amaneciste como que rara, pesada. Esos son 

síntomas que en esa casa hay, no has conectado, y entonces ahí 

está esa energía. Hasta puede llegar a ciertas ocasiones también 

de atención. 



 

66 
 

Hay una señora que está en Estados Unidos, y es una señora de… 

que… sufre de depresión, me cuenta. “Manda una foto de tu 

casa” - le digo – y me manda el foto. Y ahí estaba un plato rojo. 

Y entonces, “¿cómo es que tienes ese plato rojo? Ése es mala 

energía. Llévalo a la basura, bótalo”. También un vaso rojo, una 

botella roja. Entonces puede ser causa de baja energía, entonces 

esa señora no ha sahumeado la casita ¿no? Son fuentes que a la 

larga… mira, esta señora llegó a tener depresión ¿sí? 

- Y cuando prendés el copalito, lo sahumás, es como la 

intención de que todo aquello que no corresponde, por ejemplo, 

siga su camino. 

- Eso. Abres las ventanas, las puertas, sahumeas copal y 

ya está purificando. Está con este, como agua florida. pero 

también los días, las fases de la luna. 

- Que cuando eran decreciente, era la purificación.  Y 

cuando era creciente, la conexión. 

- Sí, claro. 

- ¿Cuándo era creciente la conexión? 

- Menguante a luna nueva, es purificación. Purificación. 

Creciente a luna llena es conexión. 

- Yo no sé si lo has dicho. ¿Cómo se arma un kawilto? 

- Sí, lo he dicho. 



 

67 
 

- Yo sé, pero me dice “el carboncito”. Yo no sé si compro 

un carboncito o hago un fueguito. 

- Sí, lo dijo: Hacés un agujerito en la tierra, en la tierra y le 

pones unos carboncitos, y le ofrendás cosas, le podés poner 

vinito y las tres piedritas. En un lugar donde vos entras al terreno 

en tu casa, en un lugar sagrado para conectarte con vos.  

- Abuelo. Yo quería preguntarle: Yo ya tengo mi altar, mi 

lugar sagrado. Me conecto con los muertitos a la mañana y a la 

noche. Yo todos los días cuando estoy con la tierra, en mi 

terreno, hablo con mi papá, que ya está en otro plano, pero que 

yo siento que está, porque él le gustaba la tierra, así que por eso 

me parecía maravilloso.  

- Sí. El kawilto es el lugar que deberíamos tener. Para esto 

siempre se necesita una ofrendita que no es nada complicado, 

como clavel. Eh, ¿vamos a hacer una mesa blanca? Los 

ingredientes que se siembran por primera vez, por primera vez. 

Eso se pone hojas de coquita ,  flores de clavel, cebo de llama y 

un poco de vino. 

- ¿Flores clavel específicamente por qué? hay alguna 

razón o porque haya alguien se ha escuchado. 

- Sí. Desde diciembre tenemos clavelillos, que son un 

poco más más chiquitos. 

- Ah, salvaje.  



 

68 
 

- Sí, sí, porque el clavel que hay en la ciudad son más son 

más grandes. 

- ¿Y si no consigo cebito de llama? ¿Puede ser cito de 

caballo? 

- Cerdo se usa, pero para los antepasados. 

- Mi pregunta es, antes habló sobre el ajallu pequeño y 

grande. ¿Cómo?… sin llamarle alma, para no hacer una analogía 

con algo que es invisible y que por ahí está teñido de algo 

religioso,.. ¿ustedes cómo lo entienden? ¿Lo perciben, pueden 

percibir como un cuerpo anímico o que se vé? No entiendo, no 

puedo. ¿Cómo podría desde la visión de ustedes entender que 

algo se va del cuerpo y que después se llama y vuelve a venir? 

- Bien. El oráculo para detectar si la persona está con su 

ajallu o está sin su ajallu, es la coca. Mediante la coca, se lectura 

para la para la persona específica que la vamos a ver. La coca nos 

dice si está completa con su ajállu.  Ahora los síntomas físicos 

son estrés, los enojos, las rabias o la persona nerviosa. también 

son síntomas de que ha perdido su pequeño. Este es drogadicto, 

ese es alcohólico. 

- Por causas que el susto le llaman, ¿no? Es como una 

impresión fuerte que queda la persona como separada, 

nerviosa, como fragmentada o… 

- La causa puede ser un regaño fuerte, o un estado fuerte, 

cuando abrazaste a tu primer novio, y ya no vives con ese. Este 



 

69 
 

hombre puede que te haya succionado. Hay que limpiar Hay que 

llamar. 

- Como que se puede estar alimentando poco a poco eso 

o se va, y se va… ¿o mediante los sexos eso se va separando cada 

vez? 

- Si. Algo de tu parte la mujer ha tenido, y tú también 

dejaste algo, pero eso tienes limpiarte, eso ya es purificación... 

- Creo que preguntó que si se iba de a poco o si se va y se 

va, o sea, si te si te da una partecita, luego otra partecita y luego 

otra parte o se va y después lo que te pasa es consecuencia de 

que se haya ahí. 

- Ajá. Hemos dicho sobre temperamento. Algunos somos 

fáciles, algunos somos débiles, algunos somos duros. A ver, 

¿cómo me explico esto? Si hay un niño regañas, ese niño de 

rápido se va a salir sus lágrimas, es rápido. Pero si este oro niño 

das regaño, o que es más duro, le regaña, ese otro niño más 

todavía se va a reír. ¿Se ve? Entonces lo que dices, algunos son 

las páginas, hay un impacto sexual, puedes joder a la chica, o la 

chica te jode. Si eres el primero, si eres como dice poco a poco, 

y a veces no puedes. Peor todavía, si vemos a estas alturas las 

ciudades ahí, cuando agarra cuatro cinco hombres a una chica y 



 

70 
 

hacen violación, y esa chica llora, le han quitado ese momento. 

Entonces le han quitado su pequeño ajayu.   

- ¿Con una purificación se puede? 

- Llamar ajayu purificación, conexión Entonces, no somos 

iguales. No somos iguales, nos podemos perder. Somos sencillos, 

otros son duros.  

- Aurelio, incluso esto puede pasar durante el mismo 

parto. Si usaron fórceps, porque la criatura quedó violeta de 

respirar.  

- Estoy pensando en qué pasa, qué pasa con el ajallu de 

estos niños que están naciendo hace un tiempo, que son 

fecundados por la ciencia, in vitro, o los vientres subrogados. 

¿Cómo es ahí?  

- A ver, no sé si estoy en respuesta correcta porque en 

serio lo han sacado -fertilización- y le ponen en una máquina y 

entonces ahí lo van la ciencia va a desarrollando … 

- ... y que hay mujeres que alquilan el vientre además, a 

otro que es un de alguien que no conoce, y otra persona, que no 

ha tenido una relación amorosa, o algo así funciona, como 

vientre es como que alquila el vientre para tener eso. Quiero 

tener un bebé, pero no quiere tener una relación con un 



 

71 
 

hombre. Va a un laboratorio, le insertan semen y tienen la 

conciencia.  

- La mujer está abierta, no es forzoso, su intención es 

bueno, está bien. Vamos, entonces, cuando es fuerza -como un 

acto de violación, y se queda embarazada- eso ya es, que no va 

a esta feliz hasta ser mamá. Pero sí ha sido con una intención, 

desde su conciencia, está bien. Está bien. 

- Ahora, ¿y qué pasa si un bebé nace y de repente viene 

con problemas y él viene por cesárea? ¿Eso es un es una causa 

de perderse el ajallu o es una causa de acercarlo a otro nivel, 

porque va y viene? 

- Puede venir a partir del proceso de embarazo de la 

mujer.  

- El ajallu. 

- Exacto. También puede venir de generación hereditaria 

de la mamá y eso puede estar. Por eso es siempre de lo que 

hablar de la por la madre. 

- ¿Hay que tener un único kawilto en la casa o si vos 

sugerís que hay que tener diferentes según para para distintas 

intenciones o distintas ceremonias o situaciones? 

- Solamente los sanadores kallawayas pueden tener 

varios kawiltos . Las demás personas es suficiente que tenga un 



 

72 
 

kawilto. Puntualmente va a llegar alguien, un sanador kallawaya, 

va a preguntar siempre dónde está su lugar energético, digo lo 

básico tiene que tener un kawilto, en este caso mínimamente de 

la casa. Ahora, si es sanador o sanadora, mínimamente debería 

tener el kawilto de la casa, el kawilto chulpa, luego el kawilto del 

rayo. Estos tres kawiltos son mínimos para un sanador o 

sanadora, porque sus enfermedades siempre, sus secuelas de 

sus pacientes pueden venir de sus antepasados, y ese de los 

antepasados no puedes poner al kawilto de la casa. Puede que 

sus escuelas de tu paciente pueden venir, ser fuerzas del rayo. 

Imagínate, si viene un sanador a otro sanadora y ese sanador 

está enfermo, por el poder del rayo. ¿Dónde vas a quemar la 

ofrenda para ayudar a curar? ¿En el kawilto de tu casa? No 

puede. Tampoco esa ofrenda en el kawilto de los chulpas, no 

corresponde. Así que hay un orden. Hay un orden. 

- Y cada familia común tiene el de la casa, y por ejemplo, 

ahí mismo o al costadito puede hacer la ceremonia de la 

Pachamama. 

- Sí puede. A la pachamama a los apus. Pero no lo metas, 

ahí a los chulpas, a los antepasados. Porque son códigos muy, 

muy respetados en el plano kallawaya, porque por ejemplo, para 

el mundo de arriba no lleva hojas de coca. El plano de Hanan 



 

73 
 

Pacha no quiere coca. Este plano quiere coca. El mundo de arriba 

no, no se acepta, no se usa coca. Y abajo el mundo de Uku Pacha 

por ejemplo, necesita alcohol de 96 grados. ¿Sabía eso? 

- ¡No! 

- ¿Y el de arriba? ¿Tiene bien algo en particular? 

- Vino. El vino blanco.  

- Vino blanco. 

- Hablando de los licores, Hanan Pancha vino blanco. Este 

Kai Pacha es chicha.  

- Chicha.  

- Aparte todo esto, a ver, yo les pregunto, ¿dónde creen 

que el ser humano tenemos nuestro kawilto físico, en qué parte 

está? 

- En el ombligo. 

- Ah, mira. Ah. 

- Cuando un paciente llega dice, "Mis caballos están 

enfermos. Haga algo, por favor” ¿Dónde vas a hacer ofrenda? 

“Mis cosechas están jodidos, mis árboles ya están secándose, no 

sé qué está pasando” Entonces, chakra kawilto. Varios kawiltos 

tienes el sanador.  

- En el kawilto de mi casa, yo puedo ofrendar para los 

animales de mi casa, ¿o tengo que hacer aparte? 



 

74 
 

- En el corralito de los animales. 

- Una pregunta, porque a veces uno confunde. ¿A qué se 

le llama sanador? Porque de repente yo soy más operativa, soy 

reflexóloga, doy clases de chi-kun, de tai-chi-chuan. Entonces 

digo, yo no me considero, no soy sanadora, es otra cosa ser 

sanadora, ¿no es cierto? 

- Eso sí, nosotros generalizamos, sanadora, curandera, 

chamán. Hasta brujo, hasta bruja una confusión de esos, hay 

confusión de esos nombres que ponen. Entonces el nombre 

correcto sería, por ejemplo, en nuestro caso, kallawaya, que, en 

español traducido, suele ser como portador de hierbas o sanador 

también, o curandero. 

- Sabemos que eh todas las personas que tienen algo, 

porque muchos acá hacen alguna terapia o bueno, yo siempre 

pienso que somos un medio, ¿no? Yo también pienso que no soy 

sanador, sino que soy un medio. ¿Qué consejos das, por 

ejemplo, para las personas que hacemos esta actividad? ¿Cómo 

nos preparamos previamente para enfrentar o para llevar a cabo 

nuestro trabajo? Porque para mí es muy importante estar 

alineado. Algo sencillo, algo que podamos hacer día a día cada 

vez que nos toca enfrentar eso. 



 

75 
 

- Aprender a convivir. Aprender, como decía mi abuelo, 

saber entender lo que él está hablando. Saber sentir el olor de la 

tierra, saber purificarte y conectarte también. Todos somos 

médios, nadie somos más de maestros. Mi abuelo con 120 años 

decía, "Nunca te vas a considerar maestro. Yo hasta aquí he sido 

aprendíz". Todos somos aprendices. Aquel persona que hace un 

ritual ayudando otra persona con corazón va a ser efectivo, y si 

estás bloqueado, o si no quieres hacer mejor no lo hagas. Dile a 

tu paciente que otro momento. Hazlo de todo corazón y así va a 

fluir. Y que tu paciente también de su parte. Su parte es también 

la entrega. Así funciona la energía fluida. 

- Una pregunta.  Para llegar comprender lo que dice el río, 

el fuego, uno quiere desarrollar ese vínculo, y esa conexión, 

¿cómo es? ¿se entrena? ¿Es con silencio, con rezos? 

- Con ofrendas [varios]. 

- ¿Se ofrenda? 

- Es un proceso que podemos hablar. Es a veces estar 

jugando con el viento, con la lluvia, tienes que  aprender a jugar 

con los cóndores, saltar del río, correr por los ojos, es 

convivencia. Convivencia. 

- Un aprendizaje, un entrenamiento, aprendizaje.  Un 

primer paso: ¿ustedes conocen cuando ayunas tres, cuatro días? 



 

76 
 

Entonces, ¿cómo sientes vos cuando tomas el agua? Ahí estás 

conociendo la fuerza del agua. Ahí entenderás el dulce del agua. 

Entonces, recién podrás hablar de la sangre de la Pachamama.  

Si nunca has ayunado, ni siquiera sabes sentir el sabor del agua. 

Entonces, todavía somos superficiales.  Entonces, pues hay que 

llevar el respeto, la convivencia, la convivencia.  

El saber sentir el sabor del agua. Agua, sentir la sangre de la 

Pachamama. De que sí tenemos, lo que no tenemos que salir 

nunca, es el respecto a la Pachamama.  

Entonces si vivimos superficialmente, no vemos la realidad, ¿no? 

No tenemos que ir sustanciando. Esto, esto es muy importante. 

¿Cómo yo voy a sanar a una a una familia que ha perdido a su 

niño? Si yo nunca he pasado ese momento pues. Se me ha 

retrasado. Y entender cuánto, cuánto de dolor está pasando esa 

pareja que ha perdido el niño. Entonces, plasmar, sentir y así 

siempre estar para poder escuchar y ayudar a tus pacientes. A 

eso se refería mi bueno muy cuando decía “porque somos 

aprendizas y cada día es una pregunta”.  

- ¿Cómo es una consulta por un médico kallawaya? ¿Lo 

primero que hacen es lectura de la hoja de coca? 



 

77 
 

- Sí. Bueno, protocolarmente, el buen medico kallawaya 

siempre va a tener hojita de coca. Cuál ritual hay que hacer seria. 

Es cuál ritual necesito. Tal vez habrás perdido tu ajayu, necesitas 

purificación, necesitas conexión, de cuál lado están viniendo tus 

malestares. 

-  Pero por más que la persona ya te diga que tiene, no sé, 

acá la medicina convencional, si uno viene con un dolor y se nota 

el dolor… panza, en la cabeza,.. y lo más que ellos te digan....  

- Ajá. Hay que ver de dónde vienen esos malestares, esos 

síntomas. De cuál lado viene. ¿Viene del viento, viene de los 

antepasados? ¿de dónde? Tal vez sea del rayo. Puede venir del 

plano del Hanan Pacha, o del Ankari, alto puede. ¿Entonces? Es 

mejorar la hojita de coca. Para aplicar el ritual. 

- ¿Ustedes también se desparasitan con plantas?  

- Ajenjo. Un amigo chileno nos ha visitado, ¿no? Un amigo 

de Santiago viene , me dice “Te ruego por mi familia, que 

siempre nos desparasitemos”. “¿Qué están tomando” “Ajenjo”. 

“Tú quieres tomar?” le dijo.  “No, yo no. Cachai” “Error, todos 

tenemos bichitos aquí, adentro”. “Nooo, yo no tengo, nada que 

ver”. “Ya apostaremos” le digo. “Para dos cervecitas”. “Si 

encontramos, vomitas en tu casa”. “¿Perdón?” “¿Qué tal?”. “Ya, 

al tiro”. Y le damos ají, para ir a dormir.  Al día siguiente él al río 



 

78 
 

ha ido, porque no teníamos todavía baño. Y hemos ido, y este 

señor se queda dormido en su sillón. Y decía “¿Cómo puede ser, 

como es que esto estaba en mi panza, como puede ser?”   

Entonces, ajenjo.  

- ¿Y en alguna época en especial, digamos así, primavera 

y otoño o todo el año? 

 

- Con la luna. Purificación, menguante a luna nueva. Un 

jarrito. Una sola toma. Tomatelo y ya está. 

 

- ¡Primero ya tienes que aguantar tomarte la claro! 

 

- Un jarrito chiquitito, así un ramito como así, ¿no? Como 

que entrar en un puño, ¿no? Héchale agua hirviendo y listo. Al 

día verás cuantas lombrices tienes. 

Nosotros por experiencia, yo he atendido a familias que es que 

tanto los veces hasta de la boca. Había un niño que era tan 

goloso que sus papás admitían esto y finalmente salían los de la 

boca. Sí por la lombriz ahí. 

Entonces también eso es muy importante. Inculcar en la parte 

de purificación. Hemos hablado el ajayu, el alma físico, pero 

también nos estábamos olvidando de limpiarse los intestinos. 



 

79 
 

-  Y la alimentación azúcar, blanca, todo eso lo estamos 

alimentando más. 

-  Claro. Ayer por ejemplo en purificación tomaron un 

poco de este líquido. Eso era para purificarse internamente y 

para hacer pis. ¿No? Eso entonces, siempre de vez en cuando, 

por lo menos cada dos meses deberíamos tomar ajenjo.  

Arrancas la plantita, metes en jarro, echas agua hirviendo y con 

eso. Y también no solamente: fíjate qué ayuda a saliva espeso 

que tienes boca, amarga en las mañanas. Y al día siguiente vas a 

ver ese olor ese amargo ha salido. Es muy bueno. 

- O tintura madre, uno puede usar en tintura ¿o no es 

recomendable? 

- No es lo mismo porque hay una solución de ajenjo que 

se diluye en el agua, y no en el alcohol. Se tiene que aprovechar 

lo que se en el agua. [otros] 

- Además, aparte de que actúa con fuerza, como la ruda 

ahuyenta las malas energías, también ahuyenta las energías, y es 

fácil de tratar. Arranca solo el tronquito, el palito, metes la pielita 

y se va porque los bichos se huyen de este de su olor y de su 

fuerza.  



 

80 
 

Así que es protector. Es muy usado en la parte botánica, 

herbolaria de los kallawayas. En las winto de las mujeres 

kallawaya, siempre están llenos de ajenjo. Siempre te vas a llevar 

a para limpiarte.  

Los síntomas son claritos. Hay veces cara pálida, carita pálida, o 

hay veces no quieren comer, poco apetito. Son síntomas, menos 

apetitos, cuando no tienen hambre o como también puede ser 

exceso de hambre. En algunas personas el exceso de hambre 

acelerado también puede que sea eso, como también la persona 

empieza a adelgazarse, y ahí puede venir la anemia, ¿no? 

Eh, bueno, somos seres humanos, siempre nos antojamos con 

un chocolatito. Este cuerpo necesita un poco de todo: necesita 

ají, necesita un poco de luz. ¿No? Necesita un poco de sal, ¿no? 

De todo. 

Entonces tenemos varios aquí, que también son los bichos.  

- Aurelio, ¿ustedes han bajado la información, por 

ejemplo, del herbolario o todavía ustedes lo manejan? ¿Hay 

algún libro que ustedes hayan volcado toda esa información de 

las plantas? 

- Muchas informaciones de nuestros antiguos padres, 

abuelos kallawayas están escritos. Pueden encontrar por 



 

81 
 

ejemplo, la de Enrique Oblitas Poblete . “La enciclopedia 

kallawaya”. Es un libro que está todo lo de las plantas, tanto en 

la parte altiplánica, ¿vale? Y la parte tropical. Y ya ahora algunos, 

es muy bueno para identificar fácil con foto, para identificar fácil 

las plantas.  

 

Entonces la parte botánica  es amplia, es bastante y siempre 

tomamos. Las plantas, por ejemplo.  

- ¿Minerales? 

- Se usan en los animales. ¿Cómo nosotros 

desparasitarnos a nuestros animales? Por azufre, ¿no? Azufre. 

Mezclas con un poco de sal y llamas a los animales, y ellos te lo 

van a lamer Y esto desparasita internamente sus bichitos. 

Los gatos y los perros también. Azufre en su comedita, 

Y ahora para externamente. Por ejemplo, si tiene piojos, las 

garrapatas, eso ya es con sahumerio con uncuña y ajenjo. 

- Y lo sahumás. 

- Eso. Y se van cayendo las garrapatas. Así que mejores 

veterinarios sin ser químicos, sin depender de rayos, sin 

depender de estos. 



 

82 
 

- Hablando de eso. Con el que hablabas hoy de la sequía 

y de ir a la diosa del agua y cantarle. Con todo lo que es la 

geotecnología ¿Esto lo tienen en cuenta?. ¿Consideran que esta 

conexión es tan fuerte de ustedes que más allá de la tecnología 

invasiva que están aplicando, igual ustedes tienen esa conexión 

y sus cantos y su música? Es una no una curiosidad. 

- Es muy importante este tema. De todas maneras, 

nosotros tenemos todavía la mejor tecnología. 

- Sí. Bueno, por eso, ¡por eso te pregunto! 

- Hay que tener cuidado con esas tecnologías modernas 

porque a lo largo nos puede cobrar hasta por hacer. Entonces, 

camino a la mercancía y a la exterminación. ¿Qué pasa si nos 

olvidamos estos conocimientos? Entonces, nos van a cobrar 

dinero para hacer. Así que no lleguemos a eso. Entonces, 

tenemos que e recuperar estos saberes ancestrales, ¿no? Y 

entonces aplicar de una manera más natural, ¿no? Aunque tarde 

o temprano ese esa mentalidad va a avanzar. Por eso decíamos 

ayer o en su estado la tecnología, la sifilización va a seguir 

avanzando, cosas van a inventar todavía. 

- ¿Y tuvieron alguna situación compleja con respecto a la 

sequía y y a esta geotecnología en su territorio? 



 

83 
 

- No, no, todavía esto todavía no conocen no conocí que 

no, pero tarde o temprano es muy importante estar viendo a 

largo plazo. Muy prontito eso puede llegar. A que estos locos 

intentar hacer llover con tecnología después. 

- El año pasado tuvimos una sequía muy grande. Y yo te 

pregunto, ¿se puede hacer esa ceremonia de la princesa? 

Tenemos acá un lago que no es un lago natural, ¿pero se puede 

hacer? 

- Se puede hacer. Por ejemplo, en Chile tenemos un 

grupito de mujeres. Son mujeres muy, muy, muy, muy 

intencionados -con varones ¿no?-  Me evitaron dos veces a que 

vaya, ¿no? Están muy, muy contentísimas. Era una laguna donde 

empezaron a sembrar el kawilto, a sembrar ese lugar, e hicieron 

un ritual bien bonito. Y son muy famosas ellas, ¿no? Muy 

conocidas. Dos veces me han invitado para que vaya, pero 

lamentablemente hay épocas donde no puedo moverme del 

ayllu. Asi que, estas mujeres son muy respetadas.  

- Cuando fue el año pasado el incendio, cantábamos al 

agua también para que justamente aplacara al padre fuego, 

porque tenemos que llamar al agua para apaciguar a el fuego. 

También tiene que ver con nuestro fuego. 

- Exacto. 



 

84 
 

- Exacto. Nuestra ira, ¿no? 

- Entonces, eh, a ver, les voy a contar un pequeño pasaje. 

Eh, era un ritual que precisamente para la lluvia, ¿no? Eh, un 

abuelo dice, "A ver, ¿han traído los ingredientes para cerrar la 

puerta del viento?. Cuidado que nos olvidemos.” ¿Acaso un 

viento tiene puerta? Me decía yo a mi abuelo “Claro porque eso 

hay que detenerlo. Hay que atrapar al viento y dejar que porque 

este viento no está dejando que se las lluvia. Pues primero hay 

que hablar al viento y hay que cerrar”. Por eso el nombre Wayra 

Punku. Puerta del Viento. “Entonces, con esto vamos a cerrar 

entonces Puerta del Viento. Aquí está” Bien curioso. ¿Qué es 

eso? Huevos. Huevos, ¿no? En pequeños pequeñas cositas está 

el bebé y esa es la convivencia. La convivencia. Si cada rato estás 

ofrendando, en cada momento, estás ofrendando al Ankari, que 

es el Dios viento, entonces es su momento preciso -cuando le 

llamas- te va a escuchar. Esta mañana decíamos claramente “no 

puedes llamar cuando te aprieta el zapato nada más”, capaz que 

te diga “No, no te conozco”. 

Este es convivencia. Nosotros hacemos siempre para el dios 

Viento. Por eso los kallawayas decimos precisamente, “A ver, 

¿qué más nos falta para el Viento? Esto está, para los Apus, para 

la Pachamama, ya” “¿Y los chulpas?”  “Ah ya, ya está”. Nada debe 



 

85 
 

faltar. Entonces si a Martín le gusta su tabaquito, le  entrega su 

tabaquito, porque si le falta, y eso le gusta a él. Si dice que le 

gusta su pipita, entonces algo debemos hacer.   

Siempre tiene que estar ahí. Así estás más relacionado. Hay un 

encuentro de apus, que es con Apu Akamani, que es del viento y 

nieve, y el Apu Tuaná que es el fuego. En la región kallawaya, no 

llamamos a cualquier apu. Cada apu tiene su fuerza particular, 

su fuerza energética particular.  

Cada energía, cada dios, tiene su comidita preferido, ¿no? Es por 

eso que en muchas culturas -por ejemplo- se ve que inclusive 

ofrendan con frutas, ¿no ve? Seguramente sus abuelos, su 

generación lo ha dejado así, y eso hay que respetar. Pero ese 

puente es el mismo, es cada árbol, es un árbol con diferentes 

ramas. En este otro lado, ofrendaban alcohol, frutas. En este otro 

lado, con los ingredientes que usamos. En este otro lado, tal vez 

cantaba nomás, ¿no? Solo así. Y en este otro lado, tal vez solo 

chicha. Pero es un solo árbol con ramas diferentes.  

Y llegamos al mismo punto, ¿qué somos? Todos somos hijos de 

la tierra. Blancos, amarillos, negros, de diferentes colores, 

estaturas, blancos, gordos, feos, bonitos, todos somos hijos de la 

madre tierra, y el nombre que le damos, Pachamama.  



 

86 
 

- En la anécdota donde las chicas de Chile amaron un 

kawilto en la laguna, me imagino, un kawilto comunitario, todas 

las fuerzas comunitarias para traer agua, ¿no? Si queremos para 

el viento, ¿cómo puedo elegir un kawilto para el viento? ¿Cómo 

se cómo eligen ustedes el Wayru Punku de ese lugar?  

- Muy importante eso, a ver vayamos por parte. Hemos 

dicho que tenemos el kawilto frente a la casa, pero ya. Más allá 

de esto hay, fuentes energéticos. Aquí también debe haber, y eso 

es donde hay que buscar. Hay que encontrar para volver a 

energizar. 

 

Hay muchos kawiltos en los Andes que están abandonados, nos 

hemos desconectado. Es decir, cuando ya en la invasión llegaron, 

entonces a los lugareños que vivían ahí, los originarios, 

terminaron. Entonces ya no sabía dónde estaba el lugar. 

Entonces en conclusión, por ejemplo, en la región kallawaya, el 

apu arriba, arriba, ahí está el kawilto mayor. Que solamente 

pueden llegar los sanadores, o como quieran decirles, 

chamanes.  

En el medio, está el kawilto femenino y masculino – zona media. 

Vamos, el kawilto mayor está aquí, nuestro corona, y el kawilto 

del medio está aquí a mediados del cerro, o sea, a la altura de la 



 

87 
 

laguna. Eso. Ahí es donde hay que activar, hay que activar, debe 

haber. Entonces, esto es lo que estas chicas hay que encontrar.  

- Pero cerca de la laguna. 

- Cerca de la laguna. En cada laguna siempre debe estar. 

Eso es donde hay que buscar. Ahí es donde hay que ofrendar. 

Esta es parte de nuestras culturas, y todavía se mantienen 

intactas. Y seguramente estos kawiltos eran del tatarabuelo de 

miles de años, de Incas de antes. Esto es donde nosotros, nos 

hemos estado desconectándonos, y por eso es que no podemos 

hacer llover pues. 

Entonces estas chicas han activado esto. Tanto buscar, subir, ahí 

entonces han encontrado abandonado. Y ahí hicieron la ofrenda. 

Y entonces aquí hay, si hay lagunas por acá, debe haber un 

kawilto.  

- Y para el viento, ¿dónde sería? ¿En qué nivel sería más 

alto?  

- Está a la altura del laguna. El kawilto del viento debe 

estar por ahí, porque el kawilto del viento no está considerado 

en el lugar del sanador o sanadora. Tiene que estar cerca al apu. 

Y ahí es donde se lleva esta ofenda, donde ya tenemos activado 

nuestros kawiltos de los chulpas. Es donde se lleva esta ofrenda 



 

88 
 

particular para decir “Hermanito, por favor, aquí está tu 

comidita”. También se dice, “Andá a hacer tu relaxito, si te 

llevamos”. 

- Una consulta. Lo que veo no como lo veo con palabras, 

¿no? Activa estos vórtices de energía para traer o el viento, o la 

lluvia… y bueno, considero que son personas muy expertas en la 

materia porque saben dónde está ese lugar para para hacer ese 

llamado. Y me viene como como una cultura más occidental 

donde hacemos cursos quizás de 21 días donde nos recibimos 

con un código para transmitir energía a otra persona. Eh, hago 

un poco esa comparación y veo que ustedes tienen todo un 

desarrollo de una vida completa para llegar a compartir algo. Y 

me pregunto del riesgo, ¿no? Es el riesgo entre comillas, ¿no? De 

que a veces convocamos a ciertas energías y no tenemos ni idea 

de lo que estamos manejando. Eso ustedes lo consideran, o sea, 

ese ese manejo existe eso que puede llegar a vincular cosas que 

no querés, o esa algo que para usted es una tontería eso. No sé. 

- A ver, un joven de La Paz llega a la región kallawaya en 

una época… del calendario de Don Gregorio… Entonces dice 

“maestro” dice “un maestro Amauta Aymara me ha mandado a 

que me encuentre con el Rayo. Así que, con permiso de ustedes, 

he de subir al cerro para encontrar con el rayo.” 



 

89 
 

Y él casi como tenía tendencia aymara, pero citadino. Amauta es 

sabio Aymara, cuidador del Tiwanaku. Entonces yo le digo, “No 

has entendido nada. Te ha dicho metáfora el maestro” – le dije. 

Y la Justina se asusta, pues este joven está subiendo. El rayo 

estaba shu-shu, shu-shu. Sí, sí.  Se fue. ¿Y dónde le llegó el rayo? 

Y el vuelve "¿Y cómo es?" Yo le digo, "Tú eres o eso es tu 

fantasma”. “No, yo no soy” Y entonces “¿Como que ha dicho el 

maestro Aymara, mandar a buscar el rayo?”. “Entonces ha dicho 

que haga ofrenda al rayo para que se conecte con el rayo. No era 

para que llegue el rayo”. Pero no era propio pasar como decían 

los españoles, cuando llegaron a este continente, y vieron su 

espada y se corta con la misma espada. En vez de darle una 

herramienta, te puede dar bien una cosa que no está bien, que 

te puede hacer daño ese mismo.  

Entonces, hay que aprender primero a convivir, ir paso a paso. 

Vuelvo a insistir, decirle que a los 120 años mi abuelo me decía, 

"Hasta aquí sigo aprendiendo, y tu nunca vas a decir que eres 

maestro, entonces seguirás aprendiendo”.  

Entonces poco a poco, a saber sentir el sabor del agua, a saber 

sentir el sabor de la tierra, cómo y cuándo puedes purificarte con 



 

90 
 

el viento y cuándo puedes fortalecerte y conectar.  Y alimentarte 

también.  Es un proceso.  

Yo no espero que leas de noche a la mañana el libro de la Ina 

Rosin que dice “Rituales para llamar la lluvia” y  te vayas ahí a 

llamar al apu de Suyapara, y quién sabe que puedes alejar.  

- De hecho una película que vimos ayer, Apolinar contaba 

que “no necesitamos armas porque tenemos el rayo. Vamos al 

campo, nos desnudamos, los rayos caen”. Se puede usar como 

armas. Ese manejo de la energía que tienen es también así a ese 

a ese nivel. Apolinar era así. Es ese nivel también puedes lastimar 

otro también.3 

- En los sueños. En la parte onírica de la mujer, en la 

noche. ¿Ustedes consideran que hay alguna conexión en ese 

momento de nuestra vida -que son muchas horas que pasamos 

durmiendo- y que fuera una conexión, que no fuera tan 

simbólica o conectada quizás a los rituales que hacen ustedes?  

- A ver, los sueños en el mundo kallawaya, son reales. 

Algunos que se manifiestan ellos, en forma, eh… revés, es decir 

contrario…   

 
3 Comentario, recordatorio sobre el film presentación del primer día y abierto al público 

general 



 

91 
 

 

- Compensatorio, significan lo contrario. 

 

- Si en tu sueño llorabas, seguramente alguna alegría irás 

a pasar, pero si reíste, alguna noticia triste. 

 

- ¿Siempre al revés? 

 

- Hay veces. 

 

- ¿Si se muere alguien en el sueño, se alarga la vida? 

 

- Exacto. 

 

- Eso sí es un dicho popular. “Me alargaste la vida.” Te 

alargaste la vida. 

 

- ¿Hay algún tipo de sanador que sea especialista en eso, 

en sueño? 

 

- Claro, sí. Todos los kallawayas. 

 



 

92 
 

- Jajaja! Todos! Son todo terreno. ¿Pero no hay sanador 

que sea, que practique,  quizás toma de algunas plantas 

para, para eso, para que se sueñe? Plantas para para 

soñar o para el sueño. 

 

- Sí. En la rutina diaria, por ejemplo -a ver- si te pones las 

manos a la altura del corazón, puedes descubrir si dormiste o has 

tenido pesadillas.  

Ahora, si andas dentro de los basurales, dentro de los deshechos, 

es enfermedad. Enfermedad. Ahora, si en tu sueño vas bajando 

de bajadito, vás corriendo, oh caramba, de algo, algunas cosas 

que no, que no están bien. ¡Y si subes, puf! ¡Bien! ¡Bien! ¡Si te 

subes en tu sueño!  

 

- Y el agua, ¿qué significa si soñas con el agua?  

 

- Depende de qué color. Si es limpio, está bien. Si es sucio, 

enfermedad. 

 



 

93 
 

- ¿Y si siempre estás huyendo? ¿Corriendo? Como pero 

con un sentido de alerta, de que estás escapando de algo 

peligroso. 

 

- Corriendo está bien, pero si estás corriendo hacia abajo, 

depende, si estás corriendo ladero o subiendo, 

corriendo…. 

 

-  Y si saltas al vacío, como única escapatoria es saltar al 

vacío. 

 

- Si es claridad, está bien, pero si es oscuridad… 

 

- Y a partir de lo que suelan es simplemente para recibir 

el mensaje, lo que va a pasar ¿se puede intervenir, a 

partir del mensaje, se puede hacer algo como para que 

no pase?  

 

- ¡Pero claro, papá! [risas] Pero claro. A ver, si te has 

soñado que estás sin trabajo en tu sueño, corriendo has bajado, 

entonces, eso te está avisando de que algo de tus 

emprendimientos no va a sacar, o algo de tus planes, o algo te va 

a pasar. Entonces, no vas a esperar de brazos cruzados, ¿no? 



 

94 
 

Agarra pues purificar y empiezas con copal. Para que no llegue 

esos malos momentos que a través del sueño ya estás viviendo, 

porque tu pequeño ajayu a través del sueño ya está viviendo. 

 

En el plano kallawaya se dice que este reunión, por ejemplo, que 

estamos aquí sentados, ya pasamos y vivimos, ya estábamos. Ya 

estábamos hace tiempo. 

 

- Es la cuántica es la cuántica moderna ya está ya todo 

 

- Ya reconocía a él, a él. Pero ahora estamos físicamente. 

Ya he llegado antes, ¿verdad? Eso es. Entonces el sueño es 

también alerta, cuídate que cuando haces estás dentro de los 

basurales, aguas turbias, bajadas, … cuando haces perder tus 

cosas en tu viaje, en el avión o en el autobús, organízate, 

sahúmate, agarrá el tabaco, sahúma aquí. Es el anuncio que algo 

se acerca. Enfermedades, algunos planes que no se van a 

concretar. Pero si subes hacia arriba, y todavía en la mañana ves 

el sol en tu sueño, si en tu sueño ves el rayo salir, bien… O lluvia, 

es bueno. Es abundancia. Lluvia es  abundancia. 

 



 

95 
 

- ¿Creen en la reencarnación, resurrección los 

kallawayas?  

 

- Hemos dicho esta mañana que, Ciencia de la Medicina 

Kallawaya decía mi abuelo, que cuando este cuerpo se pone de 

su última exhalación, se va a poner, tener que se va ir a sembrar 

a su madre.  

A ver, les voy a dar contar un pasaje. Mi abuelita siempre me 

mimaba, me tenía con su falda, y yo era mimado, ¿no? Y un día 

mi abuelita se muere. Y no podía contenerme y estaba lloroso, y 

mi abuelo viene, “Acercate al río” me dice. “No vas a llegar 

porque tu abuelita siempre va a estar con nosotros”. “Pero 

¿cómo si ya está muerto y se han de llevar”. “Invisiblemente está 

junto con nosotros” “¿Cómo es eso?” “Ella va a estar a través de 

la lluvia, que te va a mojar siempre. Ella va a estar en los árboles 

través del pajarito que canta. Va a estar siempre en el viento, en 

el rayo del sol, en el rayo de la luna. Siempre estaremos. Ella no 

ha muerto”. Pues por eso los kallawayas no creemos en la 

muerte. Y por eso tenemos que ofrendar a estos dadores de la 

vida. Por eso la convivencia, porque nosotros también seremos 

parte de eso, seremos suya. Seremos plantitas, seremos 

pajaritos, seremos el mismo rayo del sol, seremos el mismo rayo 



 

96 
 

de la luna, el mismo viento. Eso. Y eso somos. Eso es lo que 

hablábamos, y por eso y por eso tanto respeto de comer, 

estamos hablando de la familia, antes de meter el bocado a la 

boca, estamos convidando. Hay que ser feliz. 

- Aurelio, antes dijiste que es el ajayu grande el que se 

bajó, ¿no? 

- Sí. 

- Como que fuera un… como que fuera un sueño grande, 

o todo, la vida de uno, una persona como quizás va lo relaciono 

con el ajayu pequeño.  

- El ajayu pequeñito es invisible, es tan frágil, es tan 

mañoso que sale, juega aquí, aquí con este. El ajayu grande está 

más pegado al cuerpo. Y cuando este cuerpo se enfría, entonces 

hace su exhalación.  

- Y cuando se va, ¿contiene al ajayu pequeño.  

- Sí, contiene. Y la persona ya se enfría. En su última 

exhalación, ahí abandona al cuerpo, el ajayu grande. El 

pequeñito es tan, tan sensible tan como un vasito de vidrio frágil, 

con regañar, ya puedes lastimar. Un fuerte emoción puedes 

lastimar, o puedes alejarlo, como también de otras personas. 

Hemos dicho que no somos iguales: algunos somos frágiles, 

otros medio frágiles, y otros fuertes Y vas a ver que cuando 



 

97 
 

regañas a una persona, se ríe, no le va a hacer parte. Pero otro 

no. Cuando regañas vas a hacer llorar, ¿lo vé? Lo lastimas. Así 

somos y así también es nuestro constitución de ser. No somos 

iguales. 

 

- ¿Y por qué los fuertes son fuertes? - digamos ¿porque 

funciona bien el vínculo entre los ajayus grande y pequeño?  

 

- Muy bonita tu pregunta. Vamos entrando más profundo. 

Nosotros no seguimos el calendario de Don Gregorio. Para 

nosotros es Pacha, tiempo. A ver, cada un tiempo tiene su Pacha. 

A ver, por eso decía mi abuelo “Cuando una abuela murió, 

entonces empezaba a llover. Se llenó de nubes. Eran las 4 de la 

tarde cuando ya estaban llevando a sembrar su cuerpo. Entonces 

empezó la lluvia fuerte. Y los abuelos decían “pues esta era hija 

de la lluvia. Paraiwawa”. Era hijo de la lluvia. Entonces eres hijo 

de la lluvia, eres hijo del viento, eres hijo de la tierra, eres hijo de 

helada o eres hijo del fuego. ¿Cuál eres? Eso no te explica el 

calendario de Don Gregorio. 

 

El calendario de Gregorio ya viene con nombres. El calendario de 

don Gregorio para nosotros es algo superficial. Nuestro 



 

98 
 

calendario eh el mundo y es de acuerdo al Pacha, pero para 

orientarse está bien. Para, por ejemplo, si has nacido en 

Ruhaipacha, que empieza a partir de octubre-noviembre, 

entonces eres hijo o hija del fuego. Entonces tú, Ajayu, y tú 

también es estás relacionado con eso, ¿entiendes? De ese fuente 

energético, ¿no? Pero también tienes debilidades. Tu pareja, si 

es agua te puede apagar, te puede dominar, o de revés. Si tú eres 

fuego y si tu pareja es si tú eres agua o fuego. Si son el mismo 

elemento, van a necesitar de alguien también. Alguien que de 

consejos. 

 

- Yo estaba pensando que iba a ser una pareja de amante 

raro. Perdón, muy emocional también. Jajaja! [risas generales] 

 

- Entonces, es el calendario del tiempo que está basado al 

tiempo del pacha. Entonces, el ajayu todo, tiene que ver 

relacionado del tiempo, del ajayu también del Pacha. Depende 

qué pacha has nacido, ¿sí? 

Entonces, los del viento, por ejemplo, no son tan estables, les 

gusta mudarse de un lugar a otro, ¿no? 



 

99 
 

Y pueden ser muy buenos sanadores también, porque tienen ese 

fuente energético, como pueden ser estancados también. Y por 

eso es que -hay veces- se pueden enfermar porque no está 

fluyendo la energía. 

Es decir, si has nacido sanadora de tu fuerza, debes hacer fluir 

sanando a otras personas porque si no te vas a enfermar. A eso 

llamamos como auto embrujo. 

Porque has nacido con esa fuerza para poder sanar a otros, 

ayunar otros, pero como no lo estás usando, las energías se 

acumulan, se acumulan,  no fluyen, entonces al no fluir te 

enfermes. Entonces eso es lo que hay veces eh no lo 

entendemos. Pues 

 

- En este Pacha, para determinar el tipo de energía de 

cada quien, y si es fuerte o no, me habías comentado una vuelta 

que ajayu se ponía en el feto, en un momento específico cuando 

ya tiene la formita que parece un humanito. Ahí era el momento 

en que ajayu entraba, el grande, si no me equivoco. ¿Puede ser? 

 

- Sí, así es. 

 



 

100 
 

- Entonces, no es en la concepción, no es en el 

nacimiento, es donde entra el ajayu, el momento, el Pacha, 

donde ese ajayu entra en ese fetito. 

 

- Desde el momento cuando se forma a través del cordón 

umbilical.  

 

- Cuando ya tiene la formita con el cordoncito. Bueno, ahí 

entra la 

 

- Exacto. 

 

- Es ese tiempo el que estamos hablando. No el del 

nacimiento. 

 

- Ése. 

 

- ¿Cuántos meses sería ese? 

 

- Y tampoco es el de la concepción, ¿no? Es como el tercer 

mes. 

 

- Tercer mes, cuarto mes. 

 



 

101 
 

- Por eso importante, donde ya tiene el cordoncito y lo ve 

con una formita. Guardarlo. 

 

- Es muy sagrado. El partero, la partera, tiene que 

entregar muy sagradamente, porque eso es su hilo, de su vida. 

En el momento difícil, cuando ya está queriendo exhalar su 

último exhalación, desde ese tecito con cucharita, lo más fuerte 

posible, hervido, en cucharita, su líquido, va a tomar, y va a 

reaccionar. 

 

- ¿Hay dos ajayus para que nosotros aprendamos a 

cuidar a alguien o por qué hay dos? 

 

- Es que uno es que sabe siempre está ahí, y el otro 

siempre está permanente aquí. 

 

- Digamos que el ajayu grande es el que sostiene la 

movilidad y te mantiene calentito en este cuerpo limitado… 

 

- Exacto. 

 

- Y el otro que es como va y viene dependiendo del 

estado emocional, como otro cuerpo emocional. 

 

- ¿Pero el grande tiene que educar al pequeño? ¿Está esa 

lógica o no? 

 



 

102 
 

- El ajayu grande está en el latir de tu corazón. Pum pum 

pum. Ahí está tu ajayu grande, que no se despeja del cuerpo. Ahí 

está viviendo. Pero apenas cuando ese pum pum pum no 

funciona, ese ajayu, abandona. Mientras el chiquito es travieso, 

y tan frágil, andante y está siempre… apenas con asustarte, 

puede alejarse. Te vas, se puede quedar aquí mismo.  

 

Es un poco complejo. Por eso hay veces nos dicen loquitos. 

[risas] 

- Y ese ajayo pequeño, ¿se va fortaleciendo a medida del 

tiempo? Por ejemplo, cuando los niños o todos, que cuando 

somos niños, tenemos un susto y se le cura el susto, y después 

de eso él se va como fortaleciendo. 

 

- Bastante. Bastante. Hay que llamarle su ajayu chiquito y 

conectar al cuerpo físico, y esta persona va a estar contento, 

alegre. Todo siempre, sus pensamientos, va a estar positivo. Con 

ganas de vida, sí. Emoción, pero cuando no, se está alejado su 

ajayu pequeño, no está bien. 

 

- Cuando no se cura el susto ¿es como cada vez más 

enfermedad? 



 

103 
 

 

- Sí, sí. El ajayu pequeño puede devolverse más salvaje y 

más difícil de atrapar y traerlo. Entonces hay que llamar al 

pequeño ajayu, y conectar al cuerpo físico. Desde muy lejos que 

esté se puede llamar, pero también hay que saber en qué 

momento llamar a los niños, adultos, mayores, ¿no? No es 

cualquier momento parezca mejor.  

 

 

- Luego hablando también de la purificación, además de 

la fase de la luna, ¿qué días son las purificaciones? 

 

- Las purificaciones siempre se llevan entre el lunes para 

nosotros, martes, miércoles. aunque parezca muy… moderno, 

pero sin embargo el martes es Antipallay, es vencer. Y el viernes 

es iluminación Ch’ascayay.  Por eso los purificaciones siempre 

hacemos los martes y los viernes. 

 

Y además muy coherente siempre con la luna, igual con la con la 

luna. ¿Sí? Esto es muy importante siempre. 

 



 

104 
 

( El lunes en nuestro idioma es Killachai. Martes es Antichay, ó 

Antipallay. El miércoles es Quyllurchay. Jueves es Illapachay. 

Viernes es Ch’askachay. Sábado. K’uychillay. Y domingo es 

Intichay ) 

El viernes es la iluminación, que refleja la energía de la 

oscuridad. ¿Sí? La energía de la oscuridad a la claridad. Por eso 

es Ch’ascachay. ¿Sí?  

El miércoles, jueves, el resto de los días son para la mesa blanca.  

Es como que con todos los dioses nos iluminamos, o nos 

reflejamos, o nos bañamos, con todos los fuerzas de los dadores 

de la vida.  

El sábado, que viene de arcoires. K’uychillay es como que nos 

vestimos de arcoires. ¿Sí? Con esta energía. 

El domingo es Intichay. Es la fuerza, cosecha de iluminación, del 

Taita.  

Y el lunes es Killachay, la iluminación con la mamá luna y por eso 

los lunes se hace los rituales para nuestros muertitos que están 

en los cementerios.  

 



 

105 
 

- Una pregunta, Aurelio: la persona con muchos agujeros 

energéticos -supongamos- que perdió su ajayu pequeño, porque 

sufrió un aborto, porque sufrió una violación, porque su 

compañero la trata mal -o a al revés si es un hombre- : ¿Cuántos 

rituales de purificación tiene que hacer para lograr una 

estabilidad? O no importa si es fuerte ello, porque si sigue vivo, 

es que todavía tiene cierta fortaleza, ¿no? 

¿Pero puede meter todo en un solo ritual? Toda su vida hoy, toda 

su vida viene hace una purificación ¿O puede llegar a necesitar 

más de una purificación? ¿Cuántas veces hay que hacer? 

- Tres. 

 

- Tres veces. Y no puede ser seguidito. 

 

- Y no puede ser seguido. Ya. 

 

- No, no puede ser. Por decir, empiezas uno este año, al 

año puedes avanzar otro y cierras el círculo el próximo 

año, o después de tres meses o dos meses, como 

depende del ritmo de la vida que tienes. Pero sí hay que 

cerrar el círculo con tres, tres, tres. 



 

106 
 

 

- ¿Y  puede ser, por ejemplo, a distancia con una guía suya 

o por intermedio de otra abuela o abuelo que sea 

intermediario? 

 

- Sí. Una autolimpieza también.  

 

- Sí, los auto limpiezas son muy importantes dentro de lo 

que es este círculo de sus tres. que son oficiales. Los oficiales 

siempre tienen que asistirte a alguien.  

 

Y los auto purificaciones en medio de estos tres oficiales, 

también puedes hacerlo, o después de concluir estos tres 

oficiales, tú puedes hacer tu auto purificación. 

 

- Pero por ejemplo, a distancia, que esta vez no lo 

podemos hacer, pero sí llamarte o comunicarte con vos,  lo 

podés hacer la purificación, la limpieza, esos tres rituales con el 

tiempo a pesar de la distancia ¿o hay que estar presencial? 

 

- Se puede hacer, se puede hacer, pero por lo menos 

hubiéramos hecho uno presencial. Entonces, esos dos se puede 



 

107 
 

completar, pero tenemos que cumplir algunos protocolos y 

también acordar el tiempo del horario, ¿no? Entonces, todo eso 

tenemos que coordinar. Hay un protocolo a seguir. Claro.  

 

Porque tampoco no va a ser efectivo si tú estás en tu cama 

ecahdo, y allá de ir allá haciendo un ritual, no, no funciona así. 

No estaría en armonía.  

- ¿Cómo podemos hacer una auto purificación? 

 

- El auto purificación decimos cuando te sahumeas tú 

misma. Agarras tu carboncito, ¿no vé? Te has comprado 

carboncito, tienes un ceramiquita, así te consigues. Ahí pones el 

carboncito, con este rojito pones tu copalito. Con la izquierda, 

con tu mano izquierda te sahumeas la habitación donde 

duermes. ¿no? 

 

- Y la luna, ¿no? 

 

- Sí, pero fíjate bien siempre la fase de la luna. El día 

martes, viernes.  

 



 

108 
 

- ¿Quieres comentar también de que debe de haber un 

sahumador para cada cosa? 

 

- Ah, sí, sí, sí, sí. Eh, los ahumadores no hay que mezclar 

uno es para purificación, otro es para conexión. Eso es muy 

importante saberlo porque no puedes usar el mismo sahumador 

-recipiente-.  

Siempre además tus objetos sagrados de purificación, debes 

tener tu altarcito aparte. ¿entiendes? Y tus objetos sagrados 

para conexión, aparte. Tus objetos sagrados para los chulpas, 

aparte. 

 

Si eres sanadora, ¿no? Pero la persona común es simple, siempre 

hay que usar dos, uno para purificarse y para conectarse. En este 

caso, los martes usas para purificarte, copalito por ejemplo, 

tabaco o palo santo. Y los miércoles, jueves, lunes, puedes usar, 

por ejemplo, incienso para conectarte. Pero otro incensario 

siempre otro incensario. Hay que siempre respetar esto, hasta 

los utensilios, cuáles son para purificar, y otros para conectar, o 

mezclar. ¿Sí?  



 

109 
 

Es decir, a ver, como yo sé que tienes una ropa especial para la 

fiesta, ¿no? No puedes ir con una ropa deportiva de trabajo, o 

deportivo a una fiesta, ¿no? Entonces es así más o menos los 

utensilios se respetan, no se mezclan. 

Lo purificar parte la conexión y además las istallas, donde vas a 

preparar tus ofrendas. Te llamamos istalla. En el mundo 

kallawaya. Este es mujer, feminina se llama istalla. ¿Sí? Este se 

llama, este es mujer. Y este es masculino [señala su chuspa]. 

Mujer, hombre, hombre, mujer. Entonces, una debe tener para 

purificar y ahí debe estar sus ingredientes: copalito, tabaco, palo 

santo, agua florida, etcétera. Y otra istalla debe ser para 

conexión. Ahí debe estar incienso, la velita blanca, los algodones, 

todo eso.  

 

Entonces, eso siempre hay que respetar. Y además,  finalmente 

el manejo de la istalla siempre tenemos que aprender, ¿no? Esto, 

por ejemplo, es uno, dos, tres y cuatro ¿sí? [señalando sectores 

de la istalla] 

Porque esto es algo muy sagrado del mundo kallawaya. En 

palabras vulgares dicen pequeño aguayito. No, no, no. Para 



 

110 
 

nosotros significa mucho más, mucho más respecto de lo que es 

el pequeño aguayito.  

Este es la llave, el puente entre el mundo material y espiritual. 

¿Sí? porque aquí se lectura la hoja de coca.  

Y aquí se preparan las ofrendas para alcanzar, para que 

saboreen los dadores de la vida. Por eso, es la llave, el puente 

entre el mundo material y espiritual en el mundo kallawaya.  

Sí, somos un poco raros, ¿no?  

- Recién dijiste los dadores de vida. ¿Qué significa?  

- Si no tomas agua, ¿qué pasa? Mueres. El agua, el agua, 

el sol. Y si no hay aire viento, muy concentrado, no habría 

existencia. La Pachamama lloraría de tristeza sin el Tayta Inti, el 

Sol. Sin el Sol, no produciría nada. Las frutas, nada…  

¿Quiénes nos crían, nos dan vida? El Viento, el Agua, el Tayta Inti, 

la mamá Luna, la Tierra.  

Esos lingotes de oro ¿Podremos hacernos un caldito cuando 

tengamos hambre? No creo.  

Pero sí podemos cocinar pues papitas, maicitos. Sí, con eso 

vamos a seguir viviendo, ¿no? Entonces, eso a eso decimos los 

dadores de la vida, lo que nos dan vida.  



 

111 
 

Y eso debemos aprender a respetar y convivir con ellos, porque 

son personas como nosotros, están vivos. Jamás el ser humano 

vamos a ser dueños de la tierra. Somos hijos de la tierra. Somos 

hijos. 

Entonces, por eso Pachamama. nuestra mamá, la madre 

dimensión que nos cuida, que nos cría.  

Entonces, eso es la convivencia que tenemos que aprender a 

respetar, convivir, saludar, dar su comida. 

Así como nosotros comemos, el viento también necesita comer. 

Y cuando no das ofrenda, por eso es que… en muchas redes 

sociales se puede “Huracan pasó , arrastró”, no sé qué ciudades 

menciona, ¿no? En Estados Unidos. ¿no? O la Mamá Cocha, ¿no? 

“California se va a desaparecer de acá a un tiempo porque estos 

locos han construido en el mar, dentro del mar”. Ese es su hábitat 

del mar, ¿no? Ése es su territorio, ¿no?  

Entonces, siempre nuestros abuelos nos recomiendan “por 

donde es camino del río, fíjate bien, no vas a conocer en casa”, 

“Si bien en 50 años no ha venido el río, pero de 100 años va a 

volver”. “Está haciendo su gira no más”. ¿no?  



 

112 
 

Pero hay veces, orillas de los mares construyen casitas. Nunca 

más aquí va a llegar el mar, pero de 100 años va a volver. Esa 

ciudad puede desaparecer, ¿no? Es el ciclo.  

El mar está vivo, el agua está vivo. Por eso hay que hablar, hay 

que saludar, hay que ofrendar. Eso es la convivencia kallawaya. 

Hacemos bailar al dios Tawicho, hablamos como a una persona. 

Allá las mujeres se arrodillan al dios Tawicho. Recogemos las 

plantas de maíz y ahí amontonamos, tocamos música y las 

mujeres ahí sahumean con algunas especies que son específico 

para eso. No todo el tiempo es copal, no todo el tiempo es 

incienso. 

Entonces plano kallawaya es muy amplio, muy amplio. Solo a 

grandes rasgos, decirle que es el mucho respeto a la convivencia, 

tiene su música propia. Las mujeres -ustedes se visten para la 

discoteca, ¿no?- Allá se ponen los mejores tejidos, los mejores 

ropas para este fiesta ritual. Esa es nuestra fiesta verdadero. No 

la fiesta católico-pagano. No. Entonces ese es Don Gregorio. 

 

- ¿Hay alguna relación entre la montaña y el sapo? 

 



 

113 
 

- Sí, sí, sí. El sapo representa la madre tierra. 

- Me suele pasar que a veces veo una montaña respirando 

como un sapo y bueno, le tengo terror al sapo. ¿Por qué? 

 

- Eres de la tierra, tienes más fuente energético de la 

tierra. 

 

El sapo simboliza la abundancia y es la misma Pachamama. Por 

eso algunos en Bolivia, en Perú, tienen amuletos de sapo en su 

casa porque ese simboliza la abundancia misma, madre tierra. 

 

- Él dijo que le tiene miedo a los sapos. ¿Qué significaría 

eso? 

 

- Es que está desconectado. 

 

- Claro, si me parece raro que, o sea, le tengo miedo, pero 

por ahí veo una montaña y para mí de una forma un sapo y está 

respirando y la veo respirar. 

 

- Es desconexión. Igualito yo cuando era niño. Como que 

me daba mala impresión, porque es un animalito muy muy 

bonito, ¿no? Y yo ya estaba queriendo levantar una piedra para 



 

114 
 

lanzarle, y mi abuelo me dice, "¿Qué pasa, chico? No, no, 

tranquilo. ¿Cómo vas? No, no. Este representa la Pachamama. 

No, no te va a hacer nada. Es tu mente. Piensas que este 

animalito te va a maltratar, no. Es tu mente. A vos hay que 

curarte, déjalo. Vámonos”. Y yo de vergüenza, “Pídele perdón”. Y 

yo me daba vuelta y “Perdón, sapito”. 

 

Claro, parece pues medio raro, ¿no? Reptil que te aparezca de 

repente.  

 

- Vas a tener que darle un beso al sapo para conectarte. 

[risas generales] Capaz que sale una princesa. 

 

- Sí, sí. Eh, el sapo es abundancia. Abundancia. En mi ayllu 

hay sapitos que andan inclusive agarradito. Anda así de la mano. 

Los sapitos de la mano se agarran.  

 

- Tantos sapos en el ayllu que en época de Paraypacha, en 

la época de lluvia, aparecen, ¿no? Agarradito de la mano andan 

y hacen un círculo bien bonito, ¿no?  Mi abuelito agarraba, 



 

115 
 

entraba a la casa, vámonos afuera así agarrado y lo llevaba y lo 

ponía al jardincito, ¿no? “Lástima. No van a tocar mis sapitos, 

por favor, chicos, ustedes”. Sí, es bien bonito, y limpia el jardín 

de las plagas. 

 

 
 

  



 

116 
 

Una reflexión final 

  

Volver a la Naturaleza. Recordar la conexión con la Naturaleza. 

Recuperar el mito que nos conecte a ella, para re-ligar, re-cordar, 

con ella. ¿Pero cómo? Como todos los pueblos originarios saben. Y 

de los cuales, los kallawaya, siguen manteniendo su ciencia de la 

medicina, en su sabiduría ancestral en tiempos de inteligencia 

artificial. 

 

Lo primero es la purificación, luego la conexión, después la 

alimentación y finalmente el fortalecimiento.   

 

En palabras de Joseph Campbell, el mitólogo norteamericano, 

“Necesitamos mitos que identifiquen al individuo con el planeta, y 

no con su grupo local” porque “El único mito en el que valdrá la 

pena pensar en el futuro inmediato es el que habla del planeta”. 

 

Y tomando lo que decía Manuel, abuelo de Aurelio. “El Tiempo no 

pasa, nosotros pasamos el Tiempo”.  



 

117 
 

 

Que no pasemos el tiempo sin haber encontrado y vivido ese mito. 

 

  



 

118 
 

Referencias bibliográficas 
 

 

- Campbell, Joseph; Moyers, Bill; Flowers, Betty Sue (ed.). 

El poder del mito. Entrevista con Bill Moyers. Traducción de 

César Aira. Edición Kindle (Spanish Edition), Capitán Swing 

Libros, 7 de marzo de 2017. Format: Kindle 

 

- Cernadas, Martin D. Wachuma. Mitos, Ritos, Símbolos y 

Usos para los kallawaya. Charlas con Aurelio Ortiz.   1ª. ed. 

2023. Argentina. ISBN 978-987-88-9208-5 

 

- Hillman, James. Archetypal Psychology (Uniform Edition of 

the Writings of James Hillman Book 1). Kindle Edition. ISBN 

978-0882149998 

 

- Mazzi, Víctor. Caita yuyachihuay hamutachihuay. Huellas 

de la reflexión originaria. 1er edición del autor-editor. 

2022. Perú. ISBN 978-6-1200-7784-9 

 

- Quintanilla, Pablo; H. Clark Barrett; Michael L. Cepek; 

Emanuele Fabiano; and Edouard Macher. Epistemologías 

andinas y amazónicas. Conceptos indígenas de 

conocimiento, sabiduría y comprensión. Perú: Fondo 

Editorial de la Pontificia Universidad Católica del Perú, 

2023.  ISBN: 978-6-1231-7897-0. 

 
 



 

119 
 

Pequeño diccionario referencial 
 

Anqari: Dios Viento. Quien lleva las ofrendas a los Apus más 

lejanos, a los que no se mencionaron, a los lugares que no se han 

ofrendado. Las ofrendas son alimento para los espíritus. 

Antichay, antipallay : Martes 

Ajayu: Es el Alma, y la hay pequeña y grande, pequeño ajayu y 

gran ajayu. 

Apu: Sinónimo de Watayuq. Lugar sagrado. Lugarniyuq. 

Ayllu: Es la Comunidad. 

Ch’askallay: Viernes 

Chakana: Puente entre el mundo espiritual y material. Camino a 

las energías desde el Kai Pacha al Hanaq Pacha. 

Chaqra: Huerta de cultivo. Terreno. 

Hanaq Pacha: Mundo de Arriba, Mundo de las Estrellas, donde 

están el Sol, la Luna, la Vía Láctea.  De la princesa de las Estrellas, 

Kullur T’alla. 

Huak’a: Habitante dueño del lugar. Solo aplicado al Mundo de 

Abajo, según la ciencia de la medicina kallawaya. 

Illapa: Dios Rayo. Del Mundo de Arriba. Puede elegir o puede 

matar al caer sobre una persona. 

Illapachay: Jueves 

Inti: Sol 



 

120 
 

Intichay : Domingo 

Kai Pacha: Mundo físico, terrenal. 

Kallawaya: El que porta la medicina. 

Kapachu: Bolso de medicina, farmacia kallawaya. 

Killa: Luna 

Killachay: Lunes 

Kuntur: Condor 

Kuraq: Mayor 

K’uychillay: Sábado 

Iluk’y anqari: Viento Norte. 

Machaj Juyai: Idioma kallawaya. 

Mallku: Líder 

Makinmanta: Energía de las manos. 

Mayu: Rio. 

Pacha: Espacio-Tiempo 

Pachamama: Madre Tierra, la princesa Pakasmili.  

Paña anqari : Viento Sur. 

Qutu: Pléyades 

Qhairi : Hombre 

Quillur Mayu: Rio de las Estrellas. Vía Láctea.  



 

121 
 

Quillur T’alla: La Princesa de las Estrellas. Ella camina a la noche 

en el Rio de las Estrellas. 

Quyllurchay: Miércoles 

Runa: Gente 

Sullk’a: Menor 

Sullk’a Mallku: Líder menor. 

Surkus: Surco. Vientos. Canales. 

Tayta: Padre, Gran Padre. 

Ukhu Pacha: Mundo de Abajo. Ukhu: Abajo. Pacha: Espacio-

Tiempo. Mas los seres que habitan en cada lugar. Es masculino, el 

dios de este mundo, Pharanki. Asi se llama la huaca. Es quien 

come la hucha que se arroja en el ritual correspondiente. 

Uray anqari: Viento Este. 

Wachuma: También se le llama San Pedro. Raiz de la palabra 

Wachu: surkus. También es tarea. 

Wata: El año. Ejemplo, Watayuq, dueño del año. 

Warayuu: Cargo administrativo. Wara: bastón de mando. El que 

tiene el bastón de mando en 1 ayllu. 

Warmi: Mujer 

Wasi: Casa 

WIchay anqari: Viento del Oeste. 

Yuq: Dueño 



 

122 
 

 


